



### واليكم بعض المنشورات

كها نزودكم بكتب دور النشر الأخرى



## مور سن اللغم ال المعمال المعم

| * تمنح الدار حسما خاصا للمؤسسات والمكسبات. يتحمل المسترى نفقات النقل . السعر بالدولار                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١ ـ عبقري من بلادي ـ كامل الصباح الذي اخترع ٧٦ اختراعاً وكان نابغة إسلاميه عربية ٥                                                                                              |
| ٢ ـ ملامع شخصية الإمام علي (ع) من كتب الجمهور ـ كتاب استدلالي: عبد الرسول الغفار ٧                                                                                              |
| ٣ ـ علي من المهد إلى اللحد ـ كاظم القزويني وملحق به الكتاب الثاني الإمام علي والعلوم الطبيعية ٧                                                                                 |
| ٤ ـ البراهين العلمية في إثبات القدرة الإلهية ـ مانة دليل وبرهان على وجود الخالق الشيخ عبد الجبار                                                                                |
| ٥ ـ مفاتيح الجنان ـ مع الصحيفة السجادية ـ كبير ٢٥ / ١٧ مجلد ورق فاخر                                                                                                            |
| ٦ ـ ضياء الصالحبن ـ للجوهري في الأدعية والزيارات، بسحاب ٢٠٥٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                  |
| ٧ ـ مفاتيح الجنان، للقمي، يغنيك عن كل كتاب لكل أعمال السنة، بــحاب ٣٠٥                                                                                                          |
| ٨ ـ معالي السبطين في أحوال الحسن والحسين، للحائري، لكل باحث وأديب وخطيب، مجلدين١٤                                                                                               |
| <ul> <li>٩ ـ الثقلان الكتاب والعترة، للشيخ محمد حسين المظفر. وملحن به الكتاب الثاني</li> <li>مع الدكتور أحمد أمين في حديث المهدي والمهدوية للشيخ محمد أمين زين الدين</li> </ul> |
| مع الدكتور أحمد أمين في حديث المهدي والمهدوية للشيخ محمد أمين زين الدين                                                                                                         |
| ١٠ ـ يُوم الإسلام ـ تأليف أحمد أمين ـ                                                                                                                                           |
| ١١ ـ دراًسات في عقائد الشيعة الإمامية، يعنيك عن كل كتاب للسيد عمد علي الحسني ٧                                                                                                  |
| ١٢ _ طب الإمام الرضا ـ الرسالة الذهبية                                                                                                                                          |
| ١٣ _ كشكول البحراني ـ ٣ مجلدات                                                                                                                                                  |
| ١٤ ـ القصص العجبية ـ عبد الحسين دستغيب                                                                                                                                          |
| ١٥ ـ المكاسب ـ للشيخ الانصاري ـ ٣ عملدات                                                                                                                                        |
| ١٦ ـ معاجز آل البيت ـ مدينة المعاجز ـ ٥ عجلدات ـ فلبحراني                                                                                                                       |
| ١٧ ـ معالم المدرستين ـ ٣ مجلدات ـ مرتضى العسكري                                                                                                                                 |
| ١٨ - المشاهد المقدسة - الرضارع) المعصومة (ع) السيد عبد العظيم الحسني - البهائي ( علي العسبلي )                                                                                  |
| ١٩ - المحجة فيها نزل في القائم الحجة ـ للسيد هاشم البحراني                                                                                                                      |
| ٢٠ ـ الفرج بعد الشدة ـ للقاضي أبي علي التونخي مجلدين                                                                                                                            |
| ٢١ ـ مصباح الكفعمي ـ صف جديد حرف واضح مجلدين                                                                                                                                    |
| <ul> <li>٢٢ ـ الكنز المدون والفلك المسحون للعالم العلامة الشيخ جلال الدين السبوطي</li></ul>                                                                                     |
| ٣٣ ـ الدر الشمين في التختم بالبعين ـ للطبعي                                                                                                                                     |
| ¥2 _ أخلاق أهل البيت ـ للسيد مهدي الصدر                                                                                                                                         |
| ٣٥ ـ فاطمة بهجة قلب المصطفى ـ أحمد الرحماني ـ مجلدين                                                                                                                            |

#### الأسعار قابلة للتعديل حسب إرتفاع المواد

لبنان بیروت حارة حریك ـ شارع دكاش ـ بنایة الكنار ـ شاهین سنتر ص.ب: ۲۲۹ / ۲۰، هاتف: ۸۳٤۲۲۱

ترسل الحوالات على حسابنا في بنك الاعتباد اللبناني ـ باسم حسن محمد إبراهيم على ـ حساب رقم: 16.01.180.16259.00.00 ـ فرع الغيري ـ بيروت ـ لبنان أو شك مضمون على البنك

# تَعْلَالْالْعِ الْمُلْتَطِّفِينَا

و حَلُّ مُشْحُّكِ لَاتِهَا

الخالافكا

فيالتَصْورات

المؤلف و الشيعة الشيعة المؤلف و الشيعة على الشيعة على الشيعة على الشيعة على المؤلفة ا

مؤسسة النغيمان الطباعة والنشر والتوزيع برين وري مري بداري وري وري وري وري

> shiabooks.net سلاله بديل > shiabooks.net

#### بين يديك

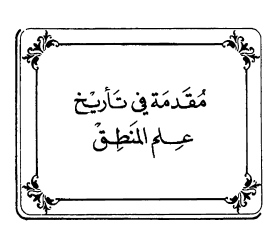
كتاب وضعه مؤلفه صاحب السماحة الحجة الشبيخ علي كاشف الغطاء دامت بركاته قبل خمس وعشرين سنة بعد ان درس هذا العلم ودرسًمه عشرات المرات لا سيما للكتابين المعروفين حاشية ملا عبدالله وشرح الشمسية وقد طلب منا رهط من سراة أهل الفضيلة نشره لما فيه من عظيم النفسح وجليل الفائدة لرواد هذا العلم والله ولي التوفيق •

حرر في يوم ١١ ذي القعدة الحرام سنة ١٣٨٢ هـ ٠

الناشر



الحمد لله رب العالمين والصلاةوالسلام على محمد وآلهوصحبه الطيبين الطاهرين • وبعد فيقول المفتقر الى الله تعالى على فجل المرحوم الشبيخ محمد رضا شبل المرحوم الشيخ هادي من آل كاشف الفطاء قد ساعدني التوفيق الالهى والمناية الربانية على تحرير القواعد المنطقية وذكر ما يرد عليها او اورد عليها وما يصح أو يصلح للجواب عنها وتحقيق الحق فيها الا ما زاغ البصرعنه أوغاب بأسلوب سهل وحلة قشيبة ومادة غزيرة سائفة لروادها عذبة لطلابها تخرجك عن قيود التقليد الى ساحة التدقيق والتحقيق وتزيل لك الغبار والمموض عن وجه مقاصده ومسائله وتنمى فيك القوى المقلية بالتمرين على المناقشة في الحقائق العلمية ومزاولية البحث في طرق الاستدلال عليها والاستنباط لها ومعرفة انواع المغالطات والسفسطات التي يستخدمها المضلون فيمحاوراتهم ومناقشاتهم وتدركبه من هذا وذاك ان العلم حقائق كثرتها الشكوك والاوهام وان نورها وكورها لا زاليظهر من تصادم الافكار وقد سميته ( بنقد الآراء المنطقية وحل مشكلاتها ) ورتبته على مقدمة في تأريخ هذا العلم وقسمته الى قسمين حسب ترتيب الكتب المقرر تدريسها في المدارس الدينية الموضوعة في هذا العلم القسم الاول في التصورات والقسم الثاني في التصديقات وخاتمة في المفالطات والله الموفق للصواب •



علم المنطق ويسمى بعلم الميزان وسماه المعلم الثاني الفارابي : برئيس العلوم والشيخ ابن سينا : بخادم العلوم واهل الجزيرة بالمفعل وبعضهم : بعلم العقل ٠

يحدثنا التاريخ عنه : بان ارسطو المتوفى سنة ٣٢٢ قبل الميـــلاد قـــــد وضع هذا العلم ولم يكن قبله علما ولذا لقب بالمعلم الاول وكان ذلك منه بأمرذى القرنين ولذا قيل للمنطق انه ميراث ذي القرنين وقد أعطاه علىذلك خسمائة الف دينارا وأدر عليه كل سنة مائة وعشرين الف دينارا وقد جعله ارسطو أول العلوم الحكمية الفلسفية وفاتحتها ويسمى مؤلفه الذي وضعه لهذا العلم ( بالنص ) وهو يشتمل على ثمانية كتب ( الاول ) في المقولات العشرة المسماة باليونانية القاطيغورياس ( الثاني ) مباحث القضايا وهي المسماة باليونانية باريمينياس وترجنتها بالعربية العبارة ( الثالث ) مباحث القياس المسماة بانولوطيقاء الاولى ( الرابع ) مباحث البرهان المسماة بأنولوطيقاء الثانية ( الخامس ) المواضع الجدلية وهي القوانين للامور التي يلتأم بها صناعة الجدل ويصير بها افعالها اكمل وابصر المسماة بطوييقا ( السادس ) مباحث المعالطات المسماة بسوفسطيقا ومعناها الحكمة المموهة ( السابع ) مباحث الخطابة التي يعرف بها كيفية صنع الخطابة المسماة بالبريسطورية وبعضهم ادعى اذ اسمها باليونانيةربطوريقا ( الثامن)مباحث الشعر التي يعرف بها صناعة الشعر المسماة بفونطيقها وبعضهم ادعى ان اسمها بويطيقاً • ثم ظهر بعد ذلك فرفوريوس من أهالي مدينة صور من ساحل الشام المتوفى سنة ٣٠٣ م وكتب مقدمة الى كتب ارسطو المذكورة سماها بالايساغوجي وهي الكليات الخمس لايضاح ما في كتب ارسمطو

وينسب الى جالينوس المتوفى سنة ١٦٠ م انه اضاف الشكل الرابع الى الاشكال الثلاثة • وكان اول من ترجم كتب ارسطو مع مقدمتها المذكورة الى العربية هو عبدالله بن المقفع (كاتب ابي جعفر المنصور) ثم جاء الفارابي فهذب صناعة المنطق ونقحها وشرح غامضها ونبه على ما أغفسله الكندي وغيره من صناعة التحليل وانحاء التعليم فكانت كتب الفارابي في هذا الفن أحسن المؤلفات وأتقنها وسمى بذلك المعلم الثاني وقد كان أبن ميمون الفيلسوف يوصى ان لا تقرأ في المنطق الاكتب الفارابي • ويعتبر ابو حامد الغزالي المتوفى سنة ٥٠٥ ﻫ وسنة ١١١١ م الشخص الاول الذي مزج علم المنطق بعلوم المسلمين وقد مهد ذلك له استاذه امام الحرمين ابو المعالى عبدالملك المتوفى سنة ٤٧٨ هـ حتى صار من مقدمات الاجتهاد عند الكثير منهم ونشأ من ذلك أن تحور الفكر الاصولي الى النهج المنطقي في التماريف والادلة • هذا وقد زاد على مسائل علم المنطق المتأخرون مباحث الالفاظ وتنسيمها والقضايا الشرطية والاقيسة الشرطية وحذفوا منهمبحث المقولات العثسر واختصروا المكلام في الصناعات الخسس اختصارا مخلا يكاد يكون اهمالا لها مع كون البحث فيها من مهمات مسائل هـــذا العلم وقد استهدف علم المنطق لسهام النقد في العصور المتأخرة ولا يمكن تحديد مبدئها على التحقيق اذ ان سنى النقد لهذا العلم متتاخمة متداخلة بهضها في بعض كخيوط العنكبوت وان امتاز بعضها عن بعض بخاصية ما وكانالمنتقدون له قد زجوا نقدهم في مؤلفاتهم في موضوعات اقتضاء الاستطراد أو استدعته الحاجة وانطمس أغلبها ولم نظفر به الا على سبيل الحكاية ونقل القول • الا ان الذي يمكن أن نعتبره مبدأ لظهور النقدعليه

هو وقت الثورة على هذا العلم من قادة الفكر الاسلامي والاستهانة بعظمته التأريخية التي اكتسبتها مسائله من تطابق المقول الراجحة عليها سسنين متطاولة •هوالقرن الرابع الهجري فقد ألف فيه المسلمون في تقد المنطق كتبا كثيرة ككتاب الآراء والديانات لابن النوبختي الشيمي وكتاب الدقائق لأبي بكر بن الطبيب • والتقريب لحدود المنطق لابن حزم • وترجيح أساليب القرآن على أساليب اليونان للوزير الصنعاني • وصون المنطق والسكلام في فن المنطق والكلام لجلال الدين السيوطي وغيرهم •

وقد لقى علم المنطق من كثير من الفقهاء مهاجمــة شديدة حتى قال قائلهم من تمنطق تزندق وافتى ابن الصلاح المتوفى سنة ٦٤٣ هـ بحرمــة تعليمــه وتعلمــه وان على ولى الامر أن يخرج المنطقي من المدارس وان يعرضهم على السيفحتي يستتيبوا وان أهل المنطق بجزيرة الاندلس كانوا يعبرون عن المنطق بالمفعل تحرزا من صولة الفقهاء لأنهم يحرمون تعليمه وتعلمه ويقول ابن القيم الجوزي ان علم المنطق ما دخل على علم الا افسده وغيئر أوضاعه وشوش قواعده وينقل ان المنصور بن ابي عامر أحرق كتب المنطق • وفي كتاب الغيب والشهادة للمرحوم والدى قدس سره استحسن قول بعضهم ان المنطق آله خداعة يستعملها المحق والمبطل • كما ان فلاسفة الفرب في القرن الرابع عشر الميلادي شنوا الغارة على ارسطوا ومنطقه بعد ما كانت تعاليمه عندهم يستقى منها المعارف كما تستقى من الوحى والالهام والكتب المقدسة • ولعل أول من هاجمــه اوكام المتوفى سنة ١٣٤٩ م بتصريحه بأننا لوطبقنا المنطق على التعاليم المسيحية لوجدنا بينها من التناقض شيئًا كثيرًا فلندع العقل جانب ولنؤمن بما انى به الوحى ثم في هذا القرن المذكور ظهرت الفلسفة الحديثة عندهم المطالبة بتغيير النظريات القديمةالتي أطهر الزمان عدم صلاحيتها لاكتشاف الحقائق وتحصيل المعارف فاستهدف منطق أرسطو اذ ذاك لسهام النقد من زعماء هذه الحركة الحديثة بدعوى ان منطق أرسطو لا يقوى على معرفة المجهولات من مباديها ويبدء تاريخ هذه الفلسفة الحديثة بظهور بيكون وديكارت ويحدثنا التأريخ ان بيكون كان يعارض أرسطو أشد المعارضة وقد وضع أسسا جديدة لمعرفة الحقائق تعتمد على التجربة والملاحظة غير القوانين المنطقية بل خيل له ان كل الفلسفة والعلوم نظريات خلابة قائمة على أساس غير متين ، هذا وانا أشرنا في مبحث غاية هذا العلم الى أهم النقود عليه ،

وهناك فئة حاربت المنطق أشد المحاربة تسمى بالصوفية تدعي ان معرفتها للحقائق بواسطة بلوغ النفس مرتبة المكاشفة والمشاهدة بتصفية الذات بواسطة المخالفة لشهواتها البهيمية ورغباتها الحيوانية والمجاهدات الصعبة والرياضات الشاقة و وان المنطقين قد حرموا من الوصول اليمعاينة المعاني الحقيقية ومشاهدة الموجودات الواقعية لأن معارفهم مشوبة باحكام الوهم وغير خالصة من عمل الخيال وطالما انتهت أقيستهم الى أخطاء شنيمة وأكار فاسدة و والله العالم بحقيقة الحال وهو الموفق للصواب و



#### القيسمية

قالوا (ان المقدمة تقرأ بكسر الدال وفتحها ). ويرد عليهم ايرادان : ــ أولاً : أنها لا يصح كسر الدال منها لأنهابالكسر لابد وان تكون اسم فاعل من قديَّم ( بتشديد الدال ) وهي لا تخلو اما من المتعدي منه او مسن اللازم والاول باطل لان معناها ذات يصدر منها التقدم لقارئها على غيره والوصف المتعدي فى مقام الاطلاق يذكر مع مفعوله فلو كانت المقدمـــة مأخوذة منه لقيل مقدمة القاري • والثاني : \_ يكون معناها ذات تلبست بالتقدم مع انها قد وقع عليها التقدم من المؤلف • وجوابه : انا نختارالاول ونقول: أن الاوصاف المتعدية قد تؤخذ عنوانا بلا متعلقها فيقال جاء القائد وبالطبع متلبسة بالتقدملاحتياج المقصود اليهافانه طالما وافق الوضع الطبعء وثانيا : انه نقل عن الزمخشري في الفائق والاساس/والفيروزبادي في القاموس والسكاكي ان المقدمة لا تصح بفتح الدال والتفتازاني اقتصر في بعض كتبه على الكسر مضافا الى ان الفتح يقتضي كونها اسم مفعول من قدم ( بتشديد الدال ) المتعدية فيكون معناها ذات اوقع عليها التقـــدم مع انها مستحقة للتقدم بذاتها لا بجعل جاعل حيث يحتاج الشمروع في المقصود اليها • وجوابه : ان المعنى اذا ساعد على الفتح فلا وجه للاعتماد على النقل المذكور بعد ثبوت الفتح في أصل اللغة لوجود اسم المفعول من ( قدم ) المتعدي وقد حكى عن ( تفلب ) الاقتصار على الفتح دون الكسر

واستحقاق التقدم بذاتها لا ينافي ايقاع التقدم عليها من قبل الغير فان الوضع قد يوافق الطبع وقد يخالفه ، نعم لو ثبت انها منقولة من المقدمة التي هي وصف تعين النطق بها على طبق ما نقلت منه لعدم جواز مخالفة المنقول للمنقول منه في الهيئة والمادة ،

قالوا ( ان التاء في المقدمة للدلالة على نقلها من الوصفية الى الاسمية نظير الكافية والشافية والمشكلامة ).

ويرد عليهم ايراد واحد وهو ان التاء موجودة في المقدمة حال كونها وصفا لانها على ما زعموا وصفالطائفة المتقدمة من الجيش والمنقول يجب ان يبقى على هيئة المنقول منه فلاداعي للالتزام بتبديل تاء التأنيث بتاءالنقل و جعل المنطقيون (المقدمة التي يستعملونها في صدر كتبهم مأخوذة من مقدمة الجيش ) و ويرد عليهم ايرادات ثلاث :

أولا انه لا وجه لجملهم مآخوذة من مقدمة الجيش دون المقدمة التي هي صفة مع كثرة نقل المطلق الى المقيد هذا مع احتمال ان يكون نقسل المقدمة الى مقدمة الكتاب أو العلم سابقا على نقلها الى مقدمة الجيش لاحتمال انها لم تكن منقولة لمقدمة الجيش وانما كانت مستعملة فيها على سببل التوصيف والمنقول منه لابد من أحراز سبقه على المنقول عليه في الوضع ه

ان قلت: ان قتل الاسم من الاسم أولى من قتل الاسم من الصفة للسنخية فتكون منقولة من مقدمة الجيش التي هي الاسم •

قلنا : ان النقل تابع لنظر الناقل ولحاظه وليس للسنخية أي مدخل فيه فكما انه يمكن ان يلاحظها بما هي صفة يمكن ان يلاحظها بما هي اسم لمقدمة الجيش ولم يقم دليل على هذه الأولوية مع كثرة نقل الصفة الى الاسم •

ان قلت : نعم ولكن مع الشك يلحق الشيءبالاعم الأغلب وتقل الاسم الى الاسم هو الأعم الأغلب •

قلنا: لا نسلم انه اغلب من نقل الصفة الى الاسم •

ان قلت : ان العلماء قد نقلوا ذلك ونقل أرباب الفــن حجــة على مصطلحاتهم .

قلنا : هذا أمر ذكره المتأخرون من المؤلفين ولم يعلم موافقة المتقلمين لهم عليه فلم يعلم انه من مصطلحات المنطقين كيف : والظاهر ان مرادهم ان المقدمة كذلك سواء كانت في كتبهم أو كتب غيرهم من النحو والمعاني والبيان هذا على تقدير ان يراد بالاخذ هو النقل وأما على تقدير ان يراد بالاخذ هو الاستعارة فنقول :

ان ذلك راجع الى المستمير في مقام الاستعمال فله ان يستميرها من المقدمة التي هي اسم لمقدمة التي هي اسم لمقدمة الجيش فلا وجه لتخصيص الاستعارة بكونها من مقدمة الجيش هذا مسع ما عرفت من عدم احراز وضع المقدمة لمقدمة الجيش ولعلها كانت مستعملة فيها على سبيل التوصيف •

وثانيا ان هذا منافي لما ذكروه من انه يجوز في المقدمة أن تقرأ بفتح الدال وكسرها اذ ان المنقول يجب ان يكون لفظه على طبق المنقول منه وعلى هيئته فلو كانت المقدمة المنقول منها مفتوحة الدال لما صح كسرالدال في المقدمة المنقولة وكذا لو كان الدال مكسوراً هناك لا يصح فتحه هنا لهم

يحتمل في المقدمة ذلك لا انه يجوز فيهما ولكن الظاهر مسن كلمات بعض المنطقيين هو الجواز لا انه صرف احتمال .

ثالثا انه لا دليل على النقل ولا على الاستعارة ومع عدم الدليل عليهما فالاصل استممالها في معناها الحقيقي وهو التوصيف لاصالة الحقيقة وعنده فتجوز قراءة الدال من المقدمة بالفتح والكسر .

هذا وقد استدل بعض من اشتهر بالتحقيق على كون استعمال المقدمة في هذا المقام على سبيل التوصيف لاعلى سبيل الاسمية بوجهين : الاول. ان المقدمة لو كانتمنقولة من مقدمةالجيش أو مستعارة منه لوجب أن يقال في صدر الكتب مقدمة الجيش بالإضافة الى الجيش لاقطعها عن الإضافة اذ لا معنى لنقل اللفظ المفرد من المضاف او استمارته منه • اذ لابد من اتحاد اللفظ فيهما • والثاني ــ ان نفس المقدمة مستعملة في مقدمةالجيش على سبيل التوصيف والتاء لتأنيث الموصوف أعنى الجماعة واستدل على ذلك بان صاحب الاساس عد استعمال المقدمة في الجيش من الحقيقة حيث قال قدمته وأقدمته فقدم بمعنى تفدم ومنه مقدمة الجيش ولا يخفى فسادهذين الوجهين • أما الاول ــ فلوضوح ان المراد لهم من كون المقدمة مأخوذة من مقدمة الجيش ان المقدمة أخذت من المقدمة المستعملة في الطائفة التي تقدم أمام الجيش للاستطلاع وايست الاضافة مأخوذة في التسمية بها • وأما الثاني ــ فلانه أولا معارض بنقل غيره من أن المقدمة نقلت لمقدمة الجيش • وثانيا عده من الحقيقة لا ينافي كونها منقولة الى مقدمة الجيشي اذ استعمال المنقول في المنقول اليه على سبيل الحقيقة وليس بلازم ان يكون استعمالها فيها على سبيل التوصيف • وثالثا \_ لو سلمنا انها مستعملة في

مقدمة الجيش على سبيل التوصيف فذلك لا يثبت انها مستعملة في صدر الكتب على سبيل التوصيف ايضا •

#### مقدمة الكتاب ومقدمة العسلم

( التزم المنطقيون في مقدمة الكتاب بكونها طائفة من الكلام تنفع في المقصود وفى مقدمة العلم بكونها طائفة من الممسانى يجب الاطملاع عليها فالغرق بينهما عندهم من وجهين : أحدهما كون كل منهما من مقولة غير مقولة الاخرى فمقدمة الكتاب من مقولة الكلام ومقدمة العلم من مقولة الماني . وثانيهما ان مقدمة الكتاب تنفع في المقصود ومقدمة العلم يجب الاطلاع عليها ). ويرد عليهم ايراد واحد وهو انه لا داعي الي جعل مقدمة الكتاب عبارة عن الكلام وجعل مقدمة العلم عبارة عن المعاني اذ مقدمـــة الشيء حقيقة عبارة عن الامر الذي قدَّم عليه ونفع فيه كما هو ظاهر معناها الوصفى فالالفاظ اذا دلت على أمور تنفع في العلم فهي باعتبار تلكالمعاني مقدمة علم كما ان المعانى لو كانت تنفع في الكتاب كانت مقدمة كتابوكذا النقوش وغيرها مما يدل على أمور تنفع في ذلك • نعم ان الذي ينفع أولا وبالذات في الكتاب والعلم هي المعاني ولكن الدال عليها باعتبار انه عنوان ووجه لها سرى النفع اليها فيصح نسبة النفع الى الالفاظ او النقوش بالعرض والمجاز . والذي ينقدح بالبال ان الذي دعاهم الى ذلك هو تخيلهم ان مقدمة الشيء لابد وان تكون من سنخه لانها جزء منه كما في الفائق للزمخشري حيث ذكر انه استعير لفظ المقدمة لأول كل شيء آه . معجعلهم الكتاب عبارة عن الكلام لانهم رأوا ان وحدة الكتاب لا نزول مادامالكلام واحدا وان اختلفت النقوش الدالة عليه ومع اختلاف التعابير عن مسائل

العلم صار الكتاب متعددا ولذا كانت كتب النحو مثلامتعددة مع الالسائل واحدة و وجعلهم العلم عبارة عن المعاني خاصة لانهم رأوا ال العلم لا تنثلم وحدته بتعدد التعابير فيها الا ال العلم وحدته بتعدد التعابير فيها الا ال العلم بينها واحد لأن المسائل الحاصلة منها واحدة فجعلوا مقدمة الكتاب عبارة عن الكلام ومقدمة العلم عبارة عن الماني للسنخية هذا مضافا الى عدم صحته في نفسه فان الكتاب والعلم ذكروا لهماعدة معاني مضافا الى ال مقدمة الشيء ليس بلازم ال تكون مسانخة له وتصريح الفائق لو سلم دلالته فهو معارض بدعوى اتفاقهم على ان مقدمة العلم خارجة عن العلم مضافا الى ال جزء الشيء لا يكون من سنخه و

اللهم الا ان يثبت لهم اصطلاح في ذلك وتواطئ عليه فيكون منشأ الجعل المذكور هو مجرد الاصطلاح و لكنه قد صرح بعضهم بان التقسيم حادث كما ان الذي ينقدح بالبال ان الذي دعاهم الى أن يلتزموا في مقدمة العلم بوجوب الاطلاع وفي مقدمة الكتاب بعدم الوجوب مع ان مقدمة الكتاب قد تدل على مقدمة العلم هو ان مقدمة الكتاب لما كان مفادهاالمعاني التي يجب الاطلاع عليها وغيرها من المعاني التي لا يجب الاطلاع عليها قالوا: بانها تنفع دون أن يقولوا ( يجب ) لان النفع يجتمع مع الوجوب وغيره وقد كنا تتخيل في مجلس التدريس ان الوجه في ذلك هو انه لما كانت مقدمة العلم عبارة عن المعاني الخاصة فهي غير قابلة لأن يستغنى عنها ولا يستبدل بها غيرها لعدم تبدل نقس المعاني وتغيرها بخلاف مقدمة الكتاب فانها لما كانت عندهم عبارة عن الالفاظ وهي قابلة لأن تؤدى معانيها بتراكيب اخرى فهي قابلة لأن يستغنى عنها بغيرها من الكلام المؤدي لتلك

المعاني وهو فاسد لانه يمكن ان يستغنى عن تلك المعاني الخاصة بععاني أخرى تقوم مقامها بان يستغى عن الرسم والغاية المسذكوران في العسلم برسم آخر وغاية أخرى كما يشاهد ذلك في أغلب طلبة العلم عند شروعهم في علم جديد فانهم يقرأونه لان باقي طلبة العلم قرؤه أو لانه مقرر دراسته عندهم من دون ملاحظة الفاية التي وضع العلم من أجلها وقد لا يعرفون شيئا من حده أو رسمه ويكتفون بأنه الذي اسمه كذا أو يقرأ بعد كذا أو الذي تقرؤه طلبة الدين كما شاهدنا نعن ذلك في أغلب من درس العكمة أو الاصول .

ان قلت ان الوجوب على سبيل البدل بمعنى انه يجب الاطلاع على الرسم والغاية المذكورين أو على ما قام مقامهما من التعاريف والفايات و قلنا: اذن فالتزم ذلك في مقدمة الكتابالدالة على تلك المعاني المخصوصة فانه ايضا يجب الاطلاع عليها على سبيل البدل بمعنى انه لابد وان يطلع على تلك الالفاظ بنفسها أو ما قام مقامها من الذي يؤدي معناها و

إلا اللهم ان يقال ان اللابدية بالنسبة الى الالفاظ غير مسلمة فانه لو اطلع على المعاني بطريق الالهام او الحدس فلا يجب حينتذ أن يطلع على الالفاظ بخلاف المعاني فانه لابد وان يطلع عليها بأي طريق كان .

#### النسبة بين مقسمة الكتاب والعلم

قالوا: ( النسبة بين مقدمة الكتاب ومقدمة العلم عموم مطلق) . ويرد عليهم ايراد واحد وهو: ان النسبة بينهما بالمعاني التي ذكروها لهما بحسب الصدق هو التباين لان أحدهما تصدق على الكلام والاخرى على المعاني وأما بحسب التحقق والاجتماع في الوجود فالنسبة بينهما عموم من وجه اذ قد يجتمعان فيمورد واحد كالكلام الدال على تمريف العلم وموضوعه وغايت فان نفس الكلام مقدمة كتاب ونفس المساني مقدمة علم وتوجد مقدمة الكتاب بدونها فيما لو كان الكلام يدل على ما ينفع في المقصود كأسم المؤلف وتقسيم الكتاب ونحو ذلك وتوجد مقدمة المسلم بدونها فيما لو ذكر التمريف والموضوع والغاية أثناء المقصود أو بعد المقصود كما صنع صاحب المفتاح فان الكلام الدال عليها لا يقال مقدمة كتاب لانه لم يقدم أمام المقصود ولمعانيها يقال لها مقدمة علم لكونها طائفة من المعاني يتوقف عليها الشروع في العلم ، نعم لو اعتبر في مقدمة العلم التقديم أمام المقصود كانت النسبة العموم من مطلق بحسب الاجتماع والعموم في جانب مقدمة الكتاب .

#### محققات مقسدمة العلم

قالوا : ( ان مقدمة العلم عبارة عن الموضوع والتعريف والغاية ) • ويرد عليهم ايرادات ستة • :

أولا ان هذا لا يلتئم مع ما عرفوا به مقدمة العلم لانه اما على تعريفها بانها طائفة من المعاني قدمت أمام المقصود يجب الاطلاع اليها ويتوقف عليها الشروع لم تكن هذه الثلاثة واجبا الاطلاع عليها إذ بالرسم يستغنى عن الموضوع وبالعكس حيث بكل منهما يحصل التمييز فاذا ذكر الرسم حصل تمييز العلم عن غيره فلا يجب حينئذ الاطلاع على الموضوع لأن الموضوع انعا يذكر لاجل تمييز العلم واذا ذكر الموضوع استغنى عن الرسم لحصول

التمييز به •

اللهم الا أن يقال ان الموضوع يميز مسائل العلم فانه كل مسألة وردت عليه رأى موضوعها موضوع العلم أو أن محمولها عرض ذاتي لموضوع العلم عدها منه وعرف انها منه • والتعريف يميز مجموع المسائل اعني نفس العلم إلا ان هــذا خلاف تصريح المنطقيين من أن تمايز العلوم بموضوعاتها وسنبين انشاء الله تعالى فساد ذلك وان الرسم يميز المسائل •

وأما على تعريفهم لمقدمة العلم بانها طائفة من المعاني ويجب الاطلاع عليها بصيرة في الشروع فحينئذ لا وجه لتخصيص هذه الثلاثة بكونها هي مقدمة العلم بل عليهم ان يجعلوا كلما يفيد البصيرة مقدمة علم من ذكر المنفعة والسمة ومرتبة العلم ليقدم على ما يجب ويؤخر عما يجب وغير ذلك مما ينفع في العلم فاذ مراتب البصيرة غير منحصرة بذلك م

وثانيا ان الرسم والغاية لا يجب الاطلاع عليها بل الواجب الاطلاع على تمييزه بوجه ما ومعرفة غاية ما للشارع أي غاية كانت • \_ وجوابه \_ ان المراد بالوجوب هو الوجوب على سبيل البدل والرسم والغاية المذكوران في كتب المنطق هما من أفراد الواجب وهو التمييز بوجه ما وغاية ما •

وثالثا ان تعريف مقدمة العلم يقتضي ان كل واحد منها يكون مقدمة العلم لأنه يتوقف عليه الشروع وحينئذ فلا وجه لجعل مجموعها مقدمة العلم كما هو ظاهر كلامهم •

ورابعا ان الشروع في العلم لا يتوقف على الشروع في هذه الامور المذكورة أصلا لجواز أن يتصور جزءا منه ويصدق بغايته فيحصله وهكذا في كل جزء حتى يحصل العسلم بدون تصور العسلم والتصديق بالغاية . - وجوابه - نعم ولكنه هذا ليس بشروع في العلم بل هو شروع في جزئه والحاصل ان قصد الشروع في كل شيء لابد فيه من تصوره وتصورالفائدة نعم حصول الشيء لا يلزم فيه ذلك لأنه قد يكون بطريق الالهام وقديكون بالنحو الذي ذكره المعترض وقد يكون بالصدفة والاتفاق ولكن هذا كله خارج عن محل الكلام لأن محل الكلام هو قصد تحصيله والشروع فيه وخامسا ان هذا ينافي جعل المقدمة مظروفة لهذه الثلاثة مع انها عينها والظرفية تستدعي المفايرة و وجوابه - ان المفايرة والظرفية هنا اعتبارية فيملاحظة هذه الامور اجمالا جعلت مظروفة وبملاحظتها تفصيلا جعلت ظرفة وبملاحظتها تفصيلا جعلت ظرفة وبملاحظة من التسامح والتوسم و

وسادسا ان تصور الموضوع من أجزاء العلم فكيف عده القوم من المقدمة للعسلم • ـ وجوابه ـ ان الذي عدوه من المقدمة هو التصديق بالموضوعية لا تصوره ولو سلمنا ذلك فنقول: ان تصور موضوعات المسائل بالعنوان الاجمالي من المقدمة والذي هو جزء من العلم هو تصور موضوعات المسائل تفصيلا ولو سلمنا فنقول: ان نفس الموضوع جزء من العلم وأما تعريفه فهو من المقدمة لتوقف الشروع في العلم عليه ولذا لم يعدوه من المبادي ويظهر من المشوارق ان القوم ذهبوا الى ان التصديق بالموضوعية من المقدمة والتصديق بوجود ذات الموضوع من أجزاء العلم •

#### وجه توقف الشروع على التعريف

قالوا : ان وجه توقف الشروع على تصور العلم فلان الشارع فيه لو لم يتصوره لكان طالبا للمجهول المطلق . وهو محال لامتناع توجه النفس نحو المجهول المطلق • ويرد عليهم ايرادات اربعة :

أولا بأنه مصادرة على المطلوب لأن الطلب والتوجه شيء واحد والمعالية عبارة عن الامتناع فكان الدليل عين المدعى • \_ وجوابه \_ ان قولهم (الامتناع) من باب التنبيه على المدعي وليس بدليل عليه لبداهته • والتنبيه يكني فيه تبديل اللفظ بلفظ آخر مع ان التوجه غير الطلب لأن الطلب ارادة الشيء والتوجه من مقدماته اذ النفس تتوجه نعو الشيء ثم تطلبه وحينئذ فاتتفاؤه يوجب انتفاء الطلب لأن عدم المقدمة يوجب عدم ذيها لتوقعه عليها •

وثانيا انهذا الدليل لا يثبت المدعى لأن المدعى توقف الشروع في العلم على تصوره بتعريفه الحقيقي والدليل انما يثبت التوقف على تصور العلم بوجه ما ولو بوجه أعم و ودعوى ان تعريف العلم الحقيقي انما ذكر في المقدمة لا من حيث ذاته بل لأجل تحقق التصور للعلم بوجه ما في ضمنه فالمدعى هو التصور بوجه ما للعلم لا تصوره بالتعريف الحقيقي فاسدة فان الذي عدتوه من مقدمة العلم هو التعريف لا التصور بوجه ما فالمقصود اقامة البرهان على توقف الشروع عليه لا على الأعم منه وقد عدوا من عيوب الدليل كونه أعم من المدعى والتعريف الدليل كونه أعم من المدعى و

وثالثا أنه لو كان طلب المجهول المطلق محالاً لزم وجود علوم في النفس لا تتناهى لأن طلب ذلك الوجه يستدعي تصوره بوجه ما فننقل الكلام الى هذا الوجه الثاني فنقول طلبه ايضا يستدعي تصوره بوجه ما وهلم جرا فيلزم وجود معلومات لا تتناهى وهومحال لان النفس حادثة • ــوجوابه ان النفس تحصل لها صور المحسوسات والبديهيات بدون طلب وثوجه

وينتهي التسلسل الى تلك الامورالبديهية والمحسوسة الحاصلة بدونطلب ورابعا بأن قولكم ( المجهول المطلق محال طلبه ) باطل لان الحكم بمحالية الطلب ان كان على المجهول المطلق فهو باطل لعدم تصوره اذا كان مجهولا مطلقا وان كان على المعلوم لزم اتصاف المجهول المطلق بالمعلومية وهذا ينافي الجهل به مطلقا • ب وجوابه ب ان المحكوم عليه هي الافراد لا عنوان الموضوع فالمجهول بعنوانه معلوم وهو عنوان للافراد التيفرضها المقل مجهولة مطلقا فهذه الافراد قد تصورها العقل بهذا العنوان وحكم عليها فالعنوان معلوم والمحكوم عليه حقيقة المجهول مطلقا فالعقل قد جعل لما حكم عليه بالمحالية عنوانا حاكيا عنه •

ان قلت : ان هذه الحقيقة اذا تصورها العقل بهذا العنوان فقـــد خرجت عن كونها مجهولة مطلقا ٠

قلنا : العقل قد حكم عليها لا باعتبار تصورها بهذا المعنى وان كان حال حكمه قد تصورها بذلك العنوان لكنه عند حكمه قد فرضها غير متصورة وللعقل أن يفرض حتى المحال فيحكم عليه كما يحكم على الماهية من حيث هي بأنها ليست إلا هي مع انها موجودة بالوجود الذهني ولا يكون حكمه إلا من جهة عدم الاعتبار لهذا الوجود ه

علل المنطقيون ( إفادة التعريف الشروع على بصيرة بأنه بتعريف العلم يقف على جميع مسائله إجمالاً حتى أن كل مسألة ترد عليه تمكن من معرفة انها منه أم لا ) • ويرد عليهم ايرادان :

أولاً أن التعريف هو الجامع لافراد المعرَّف المائع من غيرها لا لأجزائه فالحيوان الكاتب بيده الذي هو تعريف للانسان انما يميز أفراده عن غيرها لا اجزاءه كيده ورأسه وعنده فلا معنى لزعم القوم ان تعريف العلم يميز مسائله عن غيرها اذ هي ليست افراده بل اجزاءه وقد كان لهذا الاشكال على تعليل القوم وقع في نفوس بعض المحققين فسلكوا في الجواب عنه مسالك غير صحيحة •

وأقول ان التحقيق في الجواب عنه ان العلم لو قلنا أنه كلى لمسائله ومسائله أفراد له فلا اشكال لأن شأن التعريف أن يميز الافراد وان قلنـــا أنه كل لمسائله ومركب منها كما هو مذهب الاغلب فيكون مركبا اعتباريا والمركب الاعتباري تمييزه عن غيره قد يكون بامتياز أجزائه عن غيرها اذ ليس له حقيقة يمتاز بها عما عداها الاحقيقة أجزائه فاذا اريد استحضار صورته في الذهن ليمتاز عما عداه يستحضر صورة أجزائه المبتازة عما عداها بذكر خاصة مشتركة فيما بينها ولا توجد فيما عداها كما اذا أربد أن يعرف لك الرجال العشرة الذين قتلوا عمرا قيل هم الذين لابسوا الثياب الزرق عيولهم كذا وانوفهم كذا فانه حينئذ كل شخص ورد عليك تتمكن من معرفة أنه من أولئك الرجال أم لا فحينئذ بهذه الخاصة يمتاز المركب عما عداه ويمتاز أجزاؤه عن أجزاء غيره وقد يكون بخاصة للمركب يكون كل جزء منه له دخل في حصولها كأن كان المركب انما التئم من هذه الاجزاء بلحاظ ترتب هذه الفائدة عليه فيكون الرسم يميز المركب بالذات ولأجزائه بالمرض •

وثانيا انهم ان ارادوا تعريف العلم بهذا التعريف المذكور في صدر كتبهم فالدليل المذكور لا يثبت توقف الشروع على بصيرة عليسه اذ بكل تعريف للعلم يحصل ذلك وان أريد تعريف العلم بتعريف ما فالدليل المذكور وان كان يثبت ذلك الا انه خلاف المدعى لأن المدعى توقف البصيرة في الشروع على هذا التعريف المذكور في صدر الكتب • ـ وجوابه ـ ان المدعى هو الثاني أعني توقف الشروع على بصيرة على مطلق التعريف لأن الذي عدوه من مقدمة العلم هو مطلق التعريف لا خصوص هذا التعريف المذكور في صدر كتبهم •

#### التوقف على بيان العاجة

علل المنطقيون ( إفادة بيان الحاجة للشروع على بصيرة بأنه لو لم يعلم غاية العلم والفرض منه لكان طلبه عبثاً وبأن معرفتها تزيد الطالب جـــداً ونشاطاً) •

أقول : هذا المقام فيه نظر من جهات ثلاثة عشر :

الاولى أن عدم العلم بغاية العلم لا يوجب ان يكون طلبه عبثا اذ قد يتعلمه لغاية أخرى كأن يعلم الغير به كالفقير يتعلم الحساب ليعلم أهل التجارة به أو يدفع به كيد أهله كبعض الزهاد يتعلم السحر ليدفع كيد السحرة فاللازم في مقام التعلم للعلم هو معرفة منفعة يتحمل لأجلها مشقة تحصيل العلم سواء كانت هي الفرض من العلم أم لا فالاولى ان يقال ان الناس تحتاج اليه من جهة هذه الفائدة المرتبة عليه ولا داعي لهم على ترتيب العبثية على عدم العلم بالغاية التي ذكروها له ه

الثانية أنه لم يكن في صدر كتب المنطق ما يوجب التصديق بالحاجة اليه ولا ما يوجب العلم بالغاية له وانما الموجود في صدرها هي البسات الاحتياج الى علم يعصم الذهن عن الخطأ إما أن هذا العلم هو المنطق وان

علم المنطق يفي بهذه الغاية فلم يقيموا على ذلك برهانا كيف والعلم بالغاية انما يحصل للشخص الذي درس العلم فانه عند ذلك يشعر بحصول هذه الغاية من هذا العلم له أم لا وهكذا سائر العلوم والذي هو من مقدمات الشروع هو بيان الحاجة لنفس هذا العلم الذي يراد الشروع به لا إثبات الاحتياج الى علم ما تحصل به تلك الحاجة • \_ والحاصل \_ ان ما يحصل التصديق به هو الاحتياج لعلم يغي بتلك الغاية وهو ليس من مقدمات الشروع ولا يرفع العبث عن طلبالعلم الذي يراد الشروع به لعدم التصديق بأنها هي غايته والذي هو من مقدمات الشروع عندهم هو التصديق بأن هذه الغاية غاية لهذا العلم الذي يراد الشروع به •

نعم انما يحصل الغن بترتب الغاية على هذا العلم من جهة ان أهل الخبرة وهم أرباب الفن قد أخبروا بترتبها عليه فاذا كان مرادهم بالعلم بالغاية ما هو أعم من الظن فلا اشكال لكنه على هذا يكون مجرداخبارهم بذلك كاف ولا حاجة لاثبات الحاجة للعلم ثم بيان ان هذا العلم هو علم المنطق مع انه يلزم ان يصح الاستغناء بالرسم المشتمل على الغاية عن ذكرها لأنه لا أقل من أن يحصل منه الظن بالغاية .

ان قلت : ان الرسم يستلزم تصور الفاية المشتمل عليها لانه مسن التصورات كما زعم ذلك بعض المحققين .

قلنا : الحد والرسم يجب أن يصدق بثبوتهما للمحدود حتى يرتب أثرهما عليه وهو التمييز بهما فان من لم يحصل له التصديق بما اشتمل عليه الحدد والرسم لا يعقل أن يميز أفراد المعرف عن غيره وحصول التصديق بثبوتهما للمحدود كما يحصل من اقامة البرهان يحصل من اخبار

من تعتمد عليه النفس فيهما وكأن الخصم لما رأى ان الحد والرسم قد جعلهما المنطقيون من المعلوم التصوري تغيل انه يكفي فيهما التصور ولا يعلم ان منشأ الجعل هو انه بتصوره يتصور افراد المحدود ويميزها عما عداها والا فالتعريف لا يجعل مقياسا وميزانا الا بعد التصديق به وبعد التصديق به تعصل معرفة الافراد وتمييزها فتأمل فانه يمكن ان يقال بل قد قبل انه بمجرد التصور للتعريف يحصل تصور المعرفة ه

نعم لما كان الرسم قد لا يشتمل على الفاية فيذكران معا تعارف ذكر كل منهما على حدة حتى مع اشتماله عليها •

الثالثة أن قولهم تذكر الفاية ليزداد الشارع في العلم جدا ويحصل له نشاطاً لا لأجل توقف الشروع عليها لما نراه من أن كثيرا من الطالبين للملوم كالنحو والصرف يحصلها مع الذهول عن الفاية والى هذا يميل سعد الدين التفتازاني في السعدية فاسد لما تقرر في محله أنه لابد للفاعل المختار عند شروعه في العمل من أن يتصور له فائدة وغاية ، نعم غاية العلم لايلزم معرفتها بخصوصها كما قدمنا ،

الرابعة ان العلوم الحكمية تطلب الأنفسها من دون معرفة الحاجة اليها فلو كان الشروع موقوفا على بيان الحاجة لما صح الشروع فيها بدون بيان الحاجة لها وفيها ما لا يخفى لما ذكرناه مرارا من استحالة الطلب بدون معرفة الفائدة والعلوم المذكورة قد تطلب الأجل اتصاف الطالب بها لشرفها أو كمال النفس بها أو لتعليم الغير بها •

الخامسة انه لابد من اثبات النفاية العلم لا تحصل من غيره ولا يكفي اثبات حصولها به فقط اذ الحاجة الى الشيء في أمر انما تثبت ذلك لو انحصر

حصول ذلك الامر به وفيها مالا يخفى فان المطلوب ترتب تلك الفاية عليه حتى لا يكون الطلب عبثاً ولذا الذي عد من مقدمات الشروع هو بيـــان الفاية لاوجه الحاجة ومن عد وجه الحاجة منهم فمراده به بيان الفاية .

السادسة ان توهم الفائدة تكفي في الشروع في الشيء ولا يكون طلبه عبثا فان العقلاء بآمالهم وأمانهم لفوائد يقومون بالاعمال وطالما رأينا كثيرا من أهل الرياضات يفعلونها لاحتمال حصول الفائدة بها غاية الأمر يجب أن يكون احتمالا عقلائيا بل بعض الفوائد المهمة جدا احتمال حصولها من عمل كاف في الشروع به وبهذا ظهر لك فساد ما اشتهر من لزوم ترتب الفائدة على الشيء في الخارج مع ان بعض العلوم كعلوم العربية لا تترتب عليها فوائدها في الخارج الا بضم بعض المقدمات اليها كصن التطبيق وضوه فان مجرد الظن والاحتمال العقلائي لترتبها كافي في تشويق النفس اليها ه

السابعة انه لابد من اثبات اختصاص الفائدة والغرض بهذا العلم والا ازم الترجيح بلا مرجح فانه كما لا يمكن التوجه ما لم يشعر بالفائدة كذلك لا يمكن التوجه ما لم يمتقد باختصاصه بتلك الفائدة والا ازم الترجيح بلا مرجح فكان الواجب ان يعد من مقدمات الشروع اختصاص الفائدة بلا مرجح فكان الواجب ان يعد من مقدمات الشروع اختصاص الفائدة بالعلم • وجوابها – ان الترجيح لا يتوقف على العلم بالاختصاص بل بمجرد سهولة المنال أو جري العادة على ذلك أو عدم الاطلاع مع حصولها بغيره الى غير ذلك •

الثامنة ان الدليل المذكور اتما يثبت ان الشروع والطلب لابد وان تكون له فائدة ولا يثبت ان لنفس العلم لابد وان تكون فائدة كما يقال ان بعض من يدرس العلم يدرسه ليكون مصداقا لكونه مشتغلا به ليعطي بعض الموقوفات لا لاجل فائدة العلم • ــ وجوابها ــ ان الدليل يثبت ان المعتبر حصول الفائدة في المطلوب والمشروع فيه فان الطلب للشيء يقتضي كون متعلقه ذو فائدة والا لما كان وجه لارادته وطلبه واما لو كان نفس الشروع والطلب فيه الفائدة لكانا هما المطلوبان ولوجب تعلق الطلب بهما •

التاسعة انه لا وجه لعد الطلب عبثا لو لم يعلم بالفائدة المرتبة على العلم لجواز أن يترتب عليه فائدة أخرى بعد الشروع فيه تكون اكمل منها وأحسن فلا يكون سعيه عبثا • ـ وجوابها ـ نعم ولكن مقصود المستدل ان الطلب لا يصحد من الطالب العاقل عند عدم الشعور بالفائدة لأنه يراه عبثا ولغوا فترتب الفائدة عليه بعد الشروع فيه لا يصحح صدور الطلب منه لعدم شعوره بالفائدة •

العاشرة ان أراد المستدل بان الشارع لابد وأن يعلم بأن للعلم فائدة ما وان لم يعينها ما هي فهو اجنبي عن المقام اذ المقصود إثبات توقف الشروع على معرفة غايسة العلم وان أراد بأن الشارع لابسد وان يعرف الفائدة بخصوصها فالدليل لا يثبت ذلك لأن الطلب العبث يزول بمعرفة ان له فائدة ما وان لم تشخص بنحو ما ذكر في تعريف العلم و حوجوابهلان الشمور بأن له فائدة مالا يخرج الطلب عن كونه طلبا عبثا فان العاقل يرى نفسه عابثا لو لم يشخص الفائدة و

الحادية عشرة ان هــذا الدليل انما يستقيم على مذهب الحــكماء والمعتزلة القائلين بتوقف الطلب والارادة على اعتقاد النفع وأما على رأي الاشمرية القائلين بوجود الارادة بدون اعتقاد النفع فلا يتم الدليل لامكاني

حصول الطلب بدون اعتقاد النفع •

الثانية عشرة انه يلزم على هذا الدليل ان لا يقع العبث في الافعال الاختيارية مع انه لا شك في وقوعه ولذا العقالاء يحترزون عنه و وجوابها ان العبث الواقع والذي يحترزون عنه العقلاء هو العبث عند العرف الذي يطلقونه على الفعل الذي يقصد منه فائدة غير معتد بها وأما الفعل بلا فائدة أصلا فمحال صدوره اختيارا للزوم الترجيح بلا مرجح في الارادة .

الثالثة عشر ان علماء كل فن قالوا بترتب غايته عليه مع انا نجد بعض العلوم لا تترتب فوائدها عليها كعلوم العربية • ـ وجوابها ـ ان ذلك يرجع لاهمال بعض شروط ترتب الفائدة كحسن التطبيق وفعوه وقد تقدم في السادسة ما ينفعك •

#### التوقف على بيان الموضوع

علل متأخروا المنطقيين ( إفادة بيان الموضوع للشروع على بصيرة بأن تمايز العلوم بتمايز الموضوعات فلو لم يعرف الشارع في العلم الموضوعة أي شيء هو لم يتميز العلم المطلوب عنده ولم يكن له في طلبه بصيرة . ومعرفة ذلك موقوفة على التصديق بموضوعيته ) . ويرد عليهم ايرادات ثمانية :

أولا توقف الشروع على معرفة الموضوع ليس الا من جهة حصول التمييز به كما هو مقتضى تعليلهم وهو حاصل بالرسم فهو مستغن عنه ه وما قيل من أنه يفيد زيادة البصيرة ويميزه تمييزا اعتبره المدون له لا يدخع الاشكال لأن محل الكلام هو البصيرة لا زيادة البصيرة وإلا لكان من مقدمات العلم أشياء أخر مما يتوقف الشروع على زيادة البصيرة عليها كأسم المؤلف ومرتبة العلم •

ومن هناظهر فساد ما ذكره بعض المحققين في مقام الدفع عن هذا الاشكال من أن الرسم يميزه بحسب العوارض والموضوع بحسب الذات وذلك لأن المطلوب هو حصول التمييز سواء كان بأمر عارض أو داخل وهو حاصل بالرسم سه واجيب عنه بأن تصور العلم بالخاصة لا يميز العلم عما عداه فان بعض المسائل تكون مشتركة بين العلوم كمسألة الجمع والمثنى فانها مشتركة بين النحو والصرف فغاية ما يحصل من تصور العلم برسمه ان هذه المسألة من مسائله ، ولا يعلم انها ليست من مسائل العلم بالموضوع فانه ح يعلم انها من مسائل هذا العلم بهذه الحيثية ومن مسائل ذلك العلم بتلك العيثية هون مسائل ذلك العلم بتلك العيثية ومن مسائل ذلك العلم بتلك العيثية

وثانيا ان الشيء انما يكون مقدمة بالجهة الموجبة للشروع في العلم على بصيرة فمثلا التعريف له جهتان الاولى وهي التصديق بكونه تعريفا لهذا الشيء والثانية استدعاء تصوره لتصور أفراد المحدود بحيث تتميز عما عداها وهذه الجهة الثانية ولان كانت موقوفة على الاولى الا ان المقصود من التعريف هو الجهة الثانية لأنه بها يحصل التمييز لا بالأولى بمعنى ان التعريف انما يذكر باعتبار الجهة الثانية لأن المقصود منه هو التمييز وهو النا يحصل بها .

ومن هنا اتفق المنطقيون على ان تصور الرسم من مقدمات الشروع لأن الرسم انما يجعل من مقدمات الشروع باعتبار حصول التمييز به وهو انما يحصل بالتصور له وهكذا الكلام في الفاية فانها لها جهتان تصورها والتصديق بكونها غاية للثىء وهي بالجهة الثانية من مقدمات الشروع لأن التصديق بها أو بما قام مقامها هو الذي يتوقف عليه الشموع لا على تصورها ه

اذا عرفت هذا فنقول : ان الموضوع انما يذكر في مقدمة الشروع انما هو باعتبار تمييزه للعلم عما عداه كما يظهر ذلك من بيان وجه توقف الشروع على بصيرة عليمه والتمييز بالشيء انمما يعصمل بتصور المميز لا بالتصديق به فلا معنى لعد التصديق بالموضوعية من مقدمات الشروع • وهذه الشبهة اختلجت بالبال وقد قررناها لبعض المحققين فلم يطق الجواب عنها ولكن بعد هذا انكشف لنا صحة ما ذهب اليه المنطقيون وذلك لأن المميز إن كان وجها للمميز ( بالفتح ) بأن كان تعريفا له فالأمر كما ذكر بأنه بتصوره يتصور المعرف ( بالفتح ) لأنه وجها لـ وعنوانا حاكيا عنه وأما اذا لم يكن وجها ولا تعريفا ولا منطبقا عليه كما هو شأن الموضوع بالنسبة الى العلم فلا يكفي تصوره في التمييز لأن تصور نفسه لا علاقة له بالعالم وتصور موضوعيته بدون التصديق بها لا يوجب ان يكون منفردا عن سائر العلوم بهذا الموضوع عند المتصور بل تسكون نسبته الى سائر العاوم على حد سواء فلابد من التصديق بموضوعيته له فانه هو الذي يميزه فالتصديق بموضوعية الكلمة للنحو هو الموجب لتميز النحو عما عداه وهذا الامر لا يختص بالموضوع بل كل شيء تكون نسبته هيالموجبة لتميزه به يكون التصديق بها هو المميز عند الطالب •

وثالثًا انه اشتهر عند المتأخرين من أن الموضوع ليس بمميز للعلم وإنما

المميز له الاغراض الداعية الى تدوينه والا لكان كل باب من كل علم علما علم علما علم حدة لتفاير موضوعاتها كما هو واضح .

ولا يخفى بطلانه لأن مميز الشيء انما يوجب تمييزه عما عداه في القدر المشترك بينهما وليس بعلة موجدة للقدر المشترك فاذا قلنا اللونية تميز الانسان بعضه عن بعض فمعناه ان أفراد الانسان تمتاز عما يشاركها في الانسانية باللونية وليس معناه ان اللونية أينما وجدت وجب عد الشيء انسافا وهكذا اذا قلنا ان التعريف مميز للعلم معناه انه يميز كل علم عما يشاركه في كونه علما وليس بموجب لعد كل معرف علما حتى لو كان المعرف موضوعا خارجيا و فالموضوع ايضا كذلك فانه يميز علما عن علم في أمر اشتركا فيه وهو كون كل منهما علما محتويا على مسائل متعددة ويميز مسألة عن اخرى في الامر الذي اشتركا فيه وهو كون كل منهما مسائل المتعدة الشيء من ذلك المشترك أينما وجد فهو علمة فارقة وليس بموجب لعد الشيء من ذلك المشترك أينما وجد فهو علامة فارةة وليس بموجب لعد الشيء من ذلك المشترك أينما وجد فهو علامة فارةة وليس بملة موجدة و

ورابعاً بعدم الدليل على وجوده حتى يجعل التمييز به .

ولا يخفى ما فيه فانه لو سلم فالمراد بتمايز العلوم بتمايز الموضوعات هو تمايز العلوم التي لها موضوعات كما يقال تفاوت الرجال بتفاوت المعقول وتفاضل الاعمال بالفايات فان المراد تفاوت الرجال المقلاء بذلك وتفاضل الاعمال المفيات بذلك ولا اشكال في انه أكثر العلوم لها موضوعات مضافا الى ان منشأ وجود الموضوع للعلوم هو انه لما كان كمال الانسان معرفة اعيمان الموجودات من تصوراتها والتصديق بأحوالهما بقندر

الطاقة البشرية ولما كان معرفتها باشخاصها وجزئياتها متعذر لعدم تناهيها أخذوا المفهومات الكلية الصادقة عليها وبحثوا عن أحوالها ولما كانت الاحوال متكثرة ومنتشرة وضبطها متعسر اعتبروا الاحوال الذاتية لكل مفهوم وجعلوها منفردة بالتدوين فذلك المفهوم هو الموضدوع للعملم وسيجيء انشاء الله ما ينفعك هنا •

وخامسا انه يجوز تمايز العلوم بحسب المحمول بأن يكون محمولات العلم راجعة الى أمر واحد كمحمولات علم النحو فانها ترجع الى أمر واحد وهو الاعراب فلا وجه لحصرهم التمايز بالموضوعات • \_ وجوابه \_ ما عرفت من ان مرادهم ان العلوم التي لها موضوعات تكون متمايزة بها وهذا لا ينافي انها تتمايز بالمحمول اذا كان جامعا لمحمول المسائل •

وسادساً ان لازمه عدم اشتراك علمين في موضوع واحد مع إنا نجد العلوم العربية مشتركة في موضوع واحد وهو الكلمة والكلام العربي • ان قلت: ان الموضوع فيها مختلف باختلاف العيثيات •

قلنا: إن اربد الحيثيات التعليلية فهو فاسد لان علة وجود الموضوع مشتركة بين الجميع وعلة موضوعيته للعلم هو نفس البحث عن عوارضه الذاتية وهي ايضا مشتركة بين الجميع وان اربد الحيثيات التقيدية فلابد أن تكون منتزعة من محمولات ذلك العلم لتخصيص الموضوع بذلك العلم وهو أيضا فاسد لأنه يلزم أن تكون مسائل العلم كلها ضرورية لأن البحث فيها عن عوارض موضوع العلم وهو مقيد بها فتكون من قبيل القضايا بشرط المحمول خصوصا ما كان موضوعها عين موضوع العلم أو توعمه بشرط المحمول خصوصا ما كان موضوعها عين موضوع العلم أو توعمه حوابه ـ ان المراد الحيثية التقيدية التي تنتزع من الغاية التي دون لها

العلم فالكلمة من حيث صون اللسان يبحث عنها أو من حيث الاعسراب والبناء يبحث عنها ودعوى ان هذه حيثية راجعة للبحث اذ البحث في النحو لا يقع عن جميع عوارض الكلمة الذاتية بل عن خصوص عواوضها الذاتية من حيث صون اللسان فالحيثية قيد للبحث لا للموضوع ضرورة انالفاعل بما هو فاعل موضوع للرفع لا من حيث صون اللسان موضوع للرفع فاسدة فان المراد الجهة التي يثبت بها للشيء دخل في الغرض تعتبر قيدا لموضموعه فان الشيء بحسب استعداداته المختلفة التي لأجلها يثبت له أغراض مختلفة تكون له عناوين متعددة فبكل عنوان يكون موضوعا لعلم وانما نعسبر بالاعراب والبناء مثلا لانه لا طريق الى معرفة تلك العناوين فنشمير الى الموضوع بذلك فتكون محائدة للعوارض التي يبحث عنها مع انه يقال ان حيثية البحث لابد وان ترجم الى الموضوع لأن معنى البحث عن الشيء عبارة عن استعلام احواله ومعنى البحث عنه منحيث كذا عبارة عن استعلام الاحوال الطارئة عليه بواسطة الحيثية المذكورة فان البحث عن زيد من حيث العلم عبارة عن الاحوال الطارئة عليه من حيث علمه وهو عبارةأخرى عن استملام أحوال العالمية المنطبقة على زيد ونفس الاستعلام غير قابل للتقيد اذ الاستعلام لا يتقيد بالاعراب والبناء ولا بالصحة والاعلال ففي الحقيقة يكون الموضوع هو نفس عنوان الحيثية المنطبق على الموضوع • وسابعاً ان ذلك يقتضى ان الموضوع خارج عن العلم مع انه قدعدوه من أجزاء العلم • ــ وجوابه ــ تقدم في محققات المقدمة •

وثامنا أن التصديق بالموضوعية أنما يتحقق بعد كمال العلم فاذا قلنا الكلمة موضوع النحو لأنها ينظر في عوارضها الذاتية لم يعرف ذلك الا بعد الاحاطة بعلم النحو وح فلا وجه لعده من مقدمة العلم • ــ وجوابه ــ نمم ان المراد التصديق بالموضوعية على سبيل الاجمال فانه من المقدمات وما ذكر كان تصديقا تفصيليا وهو متأخر عن العلم •

## مُوضوع العلم وتُقسيم العرضُ الىٰ ذاتي وغريب

قالوا: (موضوع كل علم مايبحث في العلم عن عوارضه الذاتية وفسروا العوارض الذاتية بالخارج المحمول العارض لذات الثيء بلا واسطة أو بواسطة أو بواسطة المساوي أو بواسطة جزئه وجعلوا المقابل لها هي العوارض الغريبة وفسروها بالعارض بواسطة الامر الخارج الاخص أو الاعم مطلقا أو من وجه أو المباين واستدلوا على ذلك بأن المقصود في العلوم بيان أحوال موضوعها والاعراض الذاتية للموضوع أحوال له ومستندة اليه دون الاعراض الغريبة فانها اجنبية عنه ) و ويرد عليهم اربعة وعشرون ايرادا و

أولا: ان هذا لا يتم في العلم اذا كان بمعنى الملكة أو الادراك فان موضوع العسلم ح هو تفس الشخص العسالم به لأنسه قائم به وحال فيسه وانما يحسن فيما لوجعل العلم عبارةعن المسائل وجوابه ـ ان محط نظرهم هو العلم بمعنى المسائل فائه هو المقصود تمييزه عمًّا عداه و والشروع إنما يكون في العلم بهذا المعنى لا بالمعانى المذكورة و

وثانيا انه أي وجه لتعريف مطلق الموضوع للعلم في مقدمات الشروع وكان ينبغي الاكتفاء بذكر نفس موضوع المنطق كما في التعريف والفاية فانهم ذكروا نفس تعريف المنطق وغايته دون تعريف مطلق التعريف والفاية ـ وجوابه ـ انهم لما جعلوا التصديق بالموضوعية من مقدمات الشسروع

تمريخوا لتعريف مطلق الموضوع لأن التصديق بالشيء فرع تصوره • واما التعريف فان المقدمة للشروع هو تصوره • وأما الغاية فهي وان كان يطلب التصديق بها الا ان مفهوم الغاية بدهي بخلاف الموضوع لذا احتاجوا الى بيانه دون غيره •

وثالثا: ان التعريف للموضوع يصدق على المساوي للموضوع لان كل عرض ذاتي لأحد المتساويين عرض ذاتي للآخر • \_ وجوابه \_ لو سلمنا ذلك وان كل عرض ذاتي لأحد المتساويين عرض ذاتي للآخر الا ان البحث في الملم لما كان من عوارض الموضوع بما هي عوارضه لم يصدق التعريف على المساوي له لانه في العلم لا يحث عن عوارضه بما هي عوارضه •

ورابعا: ان تعريف الموضوع يقتضي ان لا تكون من مسائل العلم شرطية ولا حملية سالبة لعدم البحث فيهما عن عوارض الموضوع اذ الشرطية انما يبحث فيها عن التلازم بين قضيتين وفي السالبة يبحث عن السلب وعدم الربط والسلب ليس من العوارض اذ العارض ما يثبت للشيء ويحمل عليه والسلب لا حمل فيه ولا ربط • م وجوابه ما نا نلتزم بذلك أو نرجم الشرطية الى الحملية ونرجم السالبة الى الموجبة المعدولة المصول •

وخامسا: ان هذا التعريف يصدق على موضوع المسألة والباب وان لم يكن نفس موضوع العلم فانه يبحث في تلك الباب والمسألة عن عوارضه وهي جزء من العلم • ـ وجوابه ـ ان البحث في المسألة أو الباب ليس عن عرض موضوعها من حيث انه عرض لنفسموضوعها بلمنحيث انه عرض لموضوع العلم والبحث يختلف باختسلاف الحيثيات مضافا الى انا نلتزم بأن المسألة والباب في حد ذاتهما علم موضوعهما موضوع علم • وسادسا: انه ينزم خروج المسائل البديهية عن العلم لعدم الاحتياج فيها الى البحث لأن البحث اثبات النسبة الايجابية أو السلبية بالدليل وبعبارة أوضح ان عوارض الموضوع البديهية الثبوت تكون المسائل المشتملة عليها خارجة عن العلم لعدم الاحتياج الى البحث فيها • وعليه فتخرج مثل مسائل الشكل الاول عن علم المنطق • وجوابه ب ان البحث هو اثبات النسبة الايجابية أو السلبية بالدليل أو بالتنبيه فما احتاج من المسائل الى ذلك كانت من مسائل العلم والا فهى بديهية جلية لا فائدة في ايرادها في العلم •

وسابعا: ان العارض لطبيعة الموضوع دون افراده من الاعراض الذاتية مع انه لم يبحث عنه في العلم لأن مسائل العسلم هي القضايا المتعارفة أعني المحصورات والعارض للطبيعة تكون المسألة منه قضية طبيعية وسيجيء انشاء الله انها لا يبحث في العلم عنها • وجوابه ب أنه لابد في العلم ان يبحث عن العواض الذاتية للموضوع ولكن لا يلزم ان يكون كل عرضذاتي له يبحث عنه ولذا قلنا ان العرض الذاتي اذا كان بديهي الثبوت فلا يبحث عنه و ولو سلمنا ذلك كما ربما يدعى انه ظاهر التعريف بناء على ان اضافة الجمع الى الضمير تفيد العموم فهو اذا لم يكن هناك مانع كمعدم العاجمة الى البحث أو كون القضية طبيعية •

وثامنا : ان العلم كما ذكروا في صدر كتبهم عبارة عن نفس المسائل فيكون موضوع العلم هو نفس موضوعات المسائل والا لكان العسلم غير المسائل حيث ان اختلاف الموضوع فيهما ولو بجهة يوجب التفاير بينهما لان موضوع الشيء الواحد يكون واحدا فظهر ان موضوع العلم ليس بأمر واحد يبحث عن عوارضه ويقع به التمييزبل هو أمور متعددة بتعدد الابواب

والمسائل • ـ وجوابه ـ لو سلمنا ذلك وكانت الاضافة في قولهم موضوع العلم من قبيل اضافة الجزء الى الكل كان الامر كذلك بل هي اضافة بمعنى اللام وهي تصح لأدنى مناسبة فبأعتبار ان هذا الكلي يبحث في العلم عن عوارضه نسب الى العلم نظير ما يقال تعريف العلم فانه ليس المراد تعريف كل مسألة مسألة منه •

وتاسعا: انه لا وجه لتقييد موضوع العلم بما يبعث في العملم عن عوارضه الذاتية وذلك لان موضوع العلم انما هو الكلي الجامع لموضوعات مسائل العلم ومن المعاوم ان الميزان في جمع المسائل هو دخلها في الفرض الذي دوئن له العام ومن الممكن ان تكون بعض المحمولات فيها عرضاغريبا للقدر الجامع بين موضوعاتها • وجوابه ما الموضوع انما تقول به في العلم الذي دوئن لمعرفة حالات شيء خاص وح فلابد وان يذكر في مسائل العلم ما هو من حالاته والعرض الغريب ليس من حالات الشيء نعم لو دون لأجل غاية خاصة فلا يلزم حينئذ وجود الموضوع فضلا عن كون محمولات المسائل اعراضا ذاتية له •

وعاشرا: ان ظاهر التعريف ان موضوع العلم يقتضي ان يكون أمرا واحدا لا أمرين متباينين اذ لو كان متعددا لزم ان تكون كل مسألة باحثة عن عرضهما فيكون لكل مسألة موضوعان وهو غير صحيح مع انا نرى أن علم النحو موضوعه متعدد حيث يقال ان موضوعه الكلمة والكلام وهكذا علم المنطق يقال موضوعه المعلوم التصوري والتصديقي وهكذا علم الاصول موضوعه الادلة الاربعة والحاصل ان مسائل هذه العلوم ان كان كل واحد منها تبحث عن عوارض مواضيعها المتعددة لزم أن تكون كل مسألة واحدة

ذات موضوعين وهذا ينافي وحدتهاوان كان بعض مسائله يبحث عن موضوع والبعض الآخر يبحث عن موضوع آخر ازم تعدد العلم وهو ينافي وحدته مع انه يلزم ان لا يبحث في العلم عن العرض الذاتي لموضوعه الأن اعراض الموضوع الآخر ليست باعراض للموضوع الآول • مد وجوابه مد ان جميع ما تغيل ان موضوعه متعدد فهو يرجع لموضوع واحد فالنحو يكون موضوعه اللفظ العربي والمنطق موضوعه المعلوم والاصول موضوعه الدليل ولهذا قال بعضهم على ما ببالي انه لابد من وجود المناسبة بين الموضوعات المتعددة لعلم واحد •

وحادي عشر: انهم ماذا أرادوا بالواسطة فان كانوا أرادوا بالواسطة الواسطة في الاثبات أعني الموجبة للعلم بثبوت العارض لمروضه فهو فاسد لأن الثابت بلا واسطة يقتضي ان يكون بديهيا وح فلا وجه للبحث في العلم عنه مع ان الخارج الاخص أو الاعم أذا كان واسطة في اثبات العارض لذي الواسطة لم يخرجه احد من مباحث العسلم ويعده عرضا غريبا وان أرادوا بالواسطة الواسطة في الثبوت أعني الموجبة لعروض العارض للمعروض مقيقة واتصافه به على سبيل الحقيقة و بلا عناية ولا مسامحة سواه كانت هي ايضا متصفة به أم لا فهو ايضا فاسد فانه يقتضي أن يكون فوع العوارض من العوارض الفرية إن الواسطة في اتصاف المعروض بها أمر مباين وهو المبدأ القياض ويقتضي أن يكون عرص المواصطة أمر مباين لها وهو الذات المقدسة وان أرادوا بالواسطة الواسطة في العروض بمنى الموجبة لنسبة العارض الى المعروض بالمسامحة والعناية والمجاز وكانت متصفة بالعارض على سبيل العقيقة كما هو مصطلح أهل المعاني والبيان فهو

ايضا فاسد لأن هذا التقسيم للعارض حقيقة لا العارض مجازا فانالاعراض التي جعلوها غريبة لمعروضاتها تنسب لمعروضاتها علىسبيل الحقيقة لاعلى سبيل المجاز وان أرادوا بالواسطةالواسطة فيالعروض ممنىالمتصفة بالعارض وموجبة لاتصافذى الواسطة حقيقة كالشرط والجزءو المعد ويقابلها الواسطة في الثبوت التي هي خصوص العلة الفاعلية المستقلة بالوجود كما هو مصطلح الفلاسفة فهو ايضًا فاسد لانه يلزم أن يكون العارض بواسطة الخارج الاعم أو الاخص اعراضا ذاتية اذا كان الاخص أو الاعم واسسطة في الثبوت لأن العرض الغريب على هذا خصوص ما اذا صار الاعم أو الاخص أو المباين واسطة في العروض • ــ وجوابه ــ ان المراد بالواسطة هي الواسطة في العروض بمصطلح الفلاسفة فانه مضافا الى تصريح اكثرهم بذلك انك تجدهم يعللون كون العارض بواسطة المساوىءمن الاعراض الذاتية باذالمستند الى المستند الى الثيء مستند لذلك الشيء فلو كان المراد الواسطة في الثبوت لسكان العارض بواسطة المساوي مستند للمعروض حقيقة مضافا الى عدهم السطح من العوارض الذاتية للجسم مع انه عارض له بواسطة النهاية وعدهم الالوان عارضة بالذات للسطح مع انها عارضة بواسطة الملون فلو لم يكن المناط عندهم في العرض الغريب هو الواسطة في العروض لما كانت هذه الاعراض اعراضا ذاتية لعروضها بالواسطة في الثبوت وهكذا لزم أن يكون نسوع الاعراض الثابتة من الله تعالى للاشياء اعراضا غريبة عندهم مضافا الى لزوم كون أغلب العلوم تبحث عن الاعراض الغريبة فان الرفع واخويه يعرضان للكلمة بواسطة المتكلم أو العامل وهو أمر مباين • ودعوى لزوم أن يعــــد العارض بالواسطة في الثبوت اذا كانت أعم أو أخص من الاعراض الذاتية

لا ضير فيها فانا ندعى ان الاخص أو الاعم أو المباين اذا كان واسطة في الثبوت كان العرض ذاتيا لعروضه للذات حقيقة واستناده اليها أولا وبالذات من دون اعتبار عروضه لغيرها • أن قلت: أنهم قد مثلوا للعارض الغريب بواسطة المباين بمثل الحرارة العارضة للماء بواسطة النار مع ان الحرارة عارضية للماء حقيقة والنار واسطة فى ثبوتها للماء فلو كان مرادهم بالواسطةالواسطة في العروض لكانت الحرارة عرض ذاتي للماء • قلنا : هذا المثال صدر من بعض المتأخرين وهو صاحب القسطاس في مقام الرد على المتقدمين حيث جملوا الاعراض خسىة فالحق القسم السادس وهو العارض بواسطة المباين ومثل؛ له بهذا المثال فلم يكن هذا المثال من الامثلة المتسالم عليها بينهم كيف وقد ناقش فيه كثير ممن تأخر عنه وعلى كل فالمناقشة في المثال ليس من دأب المعصلين وهكذا الكلام في تشيلهم للعارض بواسطة المساوى بالضحك المارض للانسان بواسطة التعجب فانه صدر من بعضهم غفلة عن حقيقة الحال وناقشه الآخرون في صحته وسيظهر لك انشاء الله في باقي الايرادات على هذا التعريف انها لا يمكن رفعها الا بتفسير الواسطة بالواسطة في العروض بالمعنى المذكور •

وثاني عشر ؛ ان العارض بواسطة المباين غير صحيح لان الواسطة على ما عرفوها كما عن ابن سينا بما يقرن ( بلانه كذا )كما اذا قيل زيد محموم لأنه مسلول و وعليه فلابد أن تكون الواسطة محمولة على المعروض والا لماوقمت خبر (ان) والمباين لا يصح حسله على المعروض لفرض المباينسة بينهما وكلما تخيل انه عارض على شيء بواسطة المباين فهو يرجع الى الواسطة المبينة ففي المثال المعروف يقال الماء حار لانه ملاصق للنار أو مجاور

لها والملاصق والمجاور يحمل على المساء فلا بكون عروض الحرارة للنسار بواسطة المباين بل بواسطة الاعم • والتحقيق في الجواب أن يقالُ ان الواسطة إن اعتبرت نفس الطبايع في حد ذاتها كانت الوسائط كلها متباينة في الصدق لأن طبيعة الواسطة غير طبيعة ذاتها والطبايع جميعها في حد ذاتها متباينــة فاللون العارض للجسم بواسطة السطح والضاحك العارض للانسان بواسطة التمجب والحركة العارضة للجالس في الطائرة بواسمطة الطائرة والحرارة العارضة للماء بواسطة النار تكون الوسائط فيها مباينة لذي الواسطىــة ضرورة صدقها على طبيعة مفايرة لطبيعة ذي الواسطة نعم الوسائط بهـــذا الاعتبار أعنى باعتبار كونها نفس الطبايع قد تكون في الوجود والتحقق مساوية أو أخص أو أعم لا مباينة لانها لو كانت مباينة في التحقق والوجود مم ذي الواسطة أعنى المعروض لما اجتمعت معه بل تنعدم عند وجوده وهو ينعدم عند وجودها فلا يعقل أن يكون العارض لها يعرض للمعرض بتوسطها والا لزم تأثير المعدوم في الموجود • والاشكال بالعلل المعدة قد أجيب عنه في محله مضافا الى ما عرفت من انالمراد بالواسطة هي الواسطة في العروض وانه بواسطتها ينسب العارض لذيها حقيقة وهي المتصفة به حقيقة فلا يعقل ان تكون معدومة حال اتصاف ذيها بالعارض والا لزم وجود العارض بدون موضوعه والحاصل أن الواسطة أن اعتبرت نفس الطبايع لأوجه لعد الواسطة المباينة من أقسام الواسطة في مقابل العامة والخاصة والمساوية لان تقسيمها بذلك الاعتبار ان كان ناظرا الى الصدق فقد عرفت انها لا تكون الا مباينة فقط وان كان ناظرا الى التحقق مع المعروض فقد عرفت انها لا يعقل ان تكون مباينة للمعروض وال اعتبرت الواسطة هي المحمولات والمشتقات المأخوذة

من ربط تلك الطبايع بالمعروض وعلاقتها به فعليه لابد وان تكون الوسائط محمولة على المعروض لا مباينة له ليصح نسبة العارض اليه وبعبارة أوضح ان المعروض لو لم يكن له ذلك الربط والعلاقة بتلك الطبايع لما صح نسبة العارض اليه خصوصا وقد عرفت ان المرادبالواسطة هي الواسطة في العروض اذ تكون نسبة العارض اليه حقيقية والنسبة الحقيقية لا تصح ما لم يكن للشيء علاقة بما كانت النسبة اليه حقيقة وحيث كان ذلك الربط متلبسا به المعروض كان المشتق المأخوذ منه الذي هو الواسطة محمولا على المعروض لا محال ففي الامثلة المعروفة تكون الواسطة هو الكائن في السفينة والمتاثر بالحرارة أو المجاور لها وفي مثال الجسم تكون الواسطة هو المسطح وفي مثال الضاحك تكون الواسطة هو المتصور كون الواسطة منال الضاحك تكون الواسطة هو المتعجب وعليه فلا يتصور كون الواسطة مانة م

وثالث عشر: ان في مسائل العلوم ما يعرض للموضوع بواسطة الباين كالاحوال الاعرابية العارضة للكلمة بواسطة الوضع أو المسكلم والاحكام الشرعية العارضة لافعال المكلفين بواسطة الشارع فلم يكنالبحث فيها عن الاعراض الذاتية لموضوع النحو والفقه و وجوابه \_ انا لوسلمنا وجود العارض بواسطة المباين فهو المباين الذي يكون واسطة في العروض والمذكورات وما أشبهها كان المباين واسطة في الثبوت فلا يضر في كونها عراضا ذاتية و

ورابع عشر: انه يلزم ان تكون مسائل العلوم كلها قضايا ضرورية مطلقة ولا أقل من انها تكون دائمة مطلقة لأن الاعراض الذاتية اما عارضــــة للذات بدون واسطة فهي تقتضيها الذات أو عارضـــة بواسطة الجـــز، فهي يقتضيها الجزء أو بواسطة المساوي فيقتضيها مالا ينفك عن الذات وذلك يقتضيها الجزء أو بواسطة المساوي فيقتضيها مالا ينفك عن الذات وجوابه به له لو كان مرادهم بالواسطة هي الواسطة هي النبوت أمكن أن يتم ماذكره المعترض ولكن قد عرفت ان مرادهم بالواسطة هي الواسسطة في العروض ومن المعلوم ان العارض بدونها قد تقتضيه ذات المعروض وقد لا تقتضيه وقد يكون دائم النبوت وقد لا يكون وهكذا العارض بواسطة المساوي فان نسبته لذات المعروض بواسطة أمر خارج عن الذات فلاتقتضيها ذات المعروض أصلا هذا مضافا الى ان العارض على الذات لا يلزم أن تقتضيه الذات فان الغصل عارض على ذات الجنسس وليس ضروري النبوت له ولا دائم النبوت له و

وخامس عشر: انه لا وجه لعد العارض بواسطة الجزء الاعم مسن الاعراض الذاتية لأمرين: أحدهما ال المبحوث عنه في العلم الاثار المطلوبة لموضوعه اذ المقصود معرفة حال الموضوع لا حال ما هو أعم منه و والاثار المطلوبة هي الاثار المختصة به العارضة له بسبب استعداده المختص به لا بسبب الاستعداد الغير المختص به فهو نظير العارض بواسطة الخارج الاعم فان المناط واحد في المقامين وهو وجود العارض بدون المعروض والجزئية والخارجية لا تصلح فارقا ، ثانيهما ان العارض بواسطة الجزء الاعم يكون موضوعه الاعم لا موضوع العلم فمثلا الحساب موضوعه العدد فيبحث فيه عما يعرض العدد بواسطة الكم فيبحث فيه عما يعرض العدد فيلزم اختلاط مسائل العلم الاعلى بمسائل العلم الادنى اذا كان الاعم موضوعا لعلم آخر ولزم ان يكون العلم الالهي العلم الالعلم الادنى اذا كان الاعم موضوعا لعلم آخر ولزم ان يكون العلم الالهي

الذي موضوعه مطلق الموجود من مسائل العلم الذي موضوعه أخص منه كالعلم الطبيعي الذي موضوعه الجسم لأن المفروض انعوارض الاعمعوارض ذاتية للاخص • ـ وجوابه ـ أما عن الامر الاول فبأنا لا نسلم ان الآثار المطلوبة هي خصوص الآثار المختصة به فان ما يختص بمقويمه وجزئه ايضا من الآثار التي يطلب البحث عنها في العلم لاستنادها الى ما يتحد معه في الجمل والوجود بخلاف الخارج الاعم • وأما عن الامر الثاني ان ذلك لا يوجب كون الموضوع هو الاعم لأنه يبحث عن تلك الاحوال من حيث عروضــها لما هو موضوع العلم لا من حيث عروضها لما هو أعم منه ففي علم الحساب اذا بحث عن عوارض العدد بواسطة الكم كان الموضوع هو العدد لا الكم نعم يكون الموضوع هو الكم لو كان البحث عنها باعتبار انها عوارض للكم ودعوى لزوم اختلاط مسائل الاعلى بالادنى ممنوعة لانه يحمل في الادنى على الاخص وفي الاعلى على الاعم فيختلف موضوع المسألة مضافا الى ان الخلط انما يازم لو وجب البحث في كل علم عن سمائر الاعراض الذاتيــة لموضوعه وهو ممنوع فان تعريف الموضوع انما يقتضي البحث عسن تسوع عوارضه لا عن جميعها فان اضافة الجمع لا تقتضى الاستفراق •

وسادس عشر: ان العارض بواسطة الاجزاء المباينة كالاجزاء الخارجية عارض بواسطة المباين مع انه من الاعراض الذاتية لانه يكون من آثار المركب وحالاته ، وقد عد من مسائل العلم الطبيعي الذي موضوعه الجسم الطبيعي قضية (الصورة تفسد وتتبدل بأخرى) ومن المعلوم ان الصورة جزء للجسم الطبيعي ، وجوابه ما عرفته في جواب الايراد الثاني عشر من أن الواسطة ان كانت نفس الطباع كانت مباينة وان كانت المشتقات المأخوذة

من الربط الخاص كان الواسطة فيما ذكر هو المشتق المأخوذ مسن ربط الجزء بكله .

وسابع عشر :انالعارض بواسطة الجزء الاخص لم يذكروه • ـ وجوابه انه محال اذ من المحال أن يكون جزء الشيء أخص منه والا ازم تخلف الذاتي عن الذات ووجود الشيء بدون جزئه تحقيقا للعموم •

وثامن عشر: ان العارض بواسطة المساوي لم يذكروا أقسامه وهي الجزء المساوي والخارج المساوي كما ذكروا للعارض بواسطة الاعم أقسامه وهي الجزء الاعم والخارج الاعم و \_ وجوابه \_ ان العسارض بواسطة المساوي لما كسان بأقسامه عرض ذاتي عندهم لم يقسموه بخلاف العارض بواسطة الاعم فان أحد أقسامه وهو العارض بواسطة الجزء الاعم محسل خلاف فيما بينهم في انه عرض ذاتي أم لا •

وتاسع عشر: ان العارض بواسطة المساوي ليس من عوارض الموضوع الذاتية لانه من احوال ذلك المساوي ومن شؤبه كسما ان العارض بواسطة الاعم والاخص قد جعلوه من أحوال الاعم والاخص فاللازم ان يبحث عنه في علم يكون موضوعه ذلك المساوي ودعوى ان عده من العوارض الذاتية باعتبار عدم انفكاك الواسطة عن المعروض فاسدة لان عدم الانفكاك لا يوجب أن يعد ما هو عارض لأحدهما عارض للاخرولذا لا يعد عوارض الابوة عوارضا للبنوة مضافا الى ما نجده من بعض العوارض للمساوي لا يصح نسبتها لمساويه كالشدة العارضة للبياض المساوي للجسم المفرق للبصر فان هدذا الجسم لا يوصف بالشدة وكالسرعة العارضة للجنس فانها غير عارضة للنسوع فان الجسم لا يوصف بها وكعلية الفصل للجنس فانها غير عارضة للنسوع فان الجسم لا يوصف بها وكعلية الفصل للجنس فانها غير عارضة للنسوع

المركب منهما مع ان الفصل مساوي للنوع • \_ وجوابه \_ انه انما عد من الموارض الذاتية باعتبار شدة ارتباطه بالمعروض لاستناده الى الواسطة واستناد الواسطة ونسبتها اليه فصار من أحوال المعروض ومن شؤونه التي ينبغي أن يبحث عنها في ضمن البحث عن أحوال المعروض خصوصا اذا كان المعروض والواسطة متحدين وجودا كالعارض للانسان بواسطة الناطق اذا كانت الواسطة خفية وأما ماذكر من مثال الشدة والسرعة فكلا منا فيما يحمل على المعروض لانه قد عرفت ان المراد بالعارض هو الخارج المحمول • فما ليس فيه صلاحية الحمل لا يعد من العوارض •

وعشرين: انه لا وجه لعد العارض بواسطة الاخص من الاعراض الغريبة فان الميزان في الذاتي هو ما كان معدودا من أدارة الذات ومنسوباتها وشؤنها وخواصها ولو كان عروضه بواسطة خارجة عن الذات كما في العارض بواسطة المساوي فانه لا وجه لعده من الاعراض الذاتية الا انه يكون مسن ادارة الذات وخواصها • صوجوابه وانه لما كان العارض بواسطة المساوي لا ينفك عن الذات ولا تنفك هي عنه مع نسبته اليها كان له شدة ارتباط بها أوجبت عده من أحوالها وشؤنها بخلاف العارض بواسطة الاخسص لانفكاك الذات عنه فلم تكن له تلك الشدة من الارتباط بها لذا لم يكن من شؤون الذات وأحوالها مع انه لو كان العارض للاخص عرض اتحاد العلوم وان تدخل جميعها في العلم الالهي لان موضوعه مطلق الموجود وهو أعم من موضوعات سائر العلوم وقد فرض ان العارض للاخص عرض داتي للاعم فتكون عوارضها عوارض ذاتية له ومسائلها مسائله الا اللهم ان يقال بان العلم لا يلزم فيه ان يبحث عن جميع العوارض الذاتية لموضوعه

فلا يلزم التداخل .

وواحدا وعشرين: ان الجزءسواء كان مساويا أو أعم لا يصح ان يكون واسطة في العروض لان الواسطة ما كان عروض العارض بتوسطها بعنى ان يكون لحوق العارض للواسطة ابتداء وللذات ثانيا وبالتبع للواسطة فلا يكون الا عروضا واحدا الا انه ابتدائي للواسطة وثانوي بالنسبة الى الذات وهذا غير معقول في الجزء لان الجزء عين الذات فلو لحقه لحق الذات بنفسها فلا تكون نسبة العرض للذات مجازا وهكذا الكلام في العارض بواسطة المساوي اذا كان المساوي متحد الوجود مع المعروض • \_ وجوابه \_ ان المساوي اذا كان المساوي متحد الوجود مع المعروض • \_ وجوابه \_ ان يراها العرف متعددة وهكذا في الجزء العلل يتم في الجزء الخارجي فانه غير الكل فنسبة عارض الجزء للكل يراها العرف متعددة وهكذا في الجزء العلل بالنسبة الى مساويه اذا اتعدا وجودا فهذه تكون وسائط في العروض بالنسبة الى مساويه اذا اتعدا وجودا فهذه تكون وسائط في العروض بعسب التعمل العقلى •

وثانيا وعشرين: انه عدوا من الاعراض التي يبحث في العلم عنها المارض بلا واسطة ومن المعلوم ان العارض بلا واسطة يكون بديهي الثبوت فلا يحتاج ان يبحث في العلم عنه • ــ وجوابه ــ ان المراد بلا واسطة في العروض لا بلا واسطة في الاثبات والبديهي هو الثاني لا الاول •

وثالثا وعشرين: ان كثيرا من مسائل العلوم يكون البحث فيها عسن عوارض نوع الموضوع ألا ترى انه في النحو يبحث عن عوارض الحرف وهو نوع من موضوعه الذي هوالكلمة وهكذا في المنطق يبحث عن عوارض

الشكل الثاني وهو نوع من موضوعه الذي هو المعلوم وكــذا في الفقه فافه يبحث عن عوارض الصلوة وهي نوع من موضوعه الذي هو فعل المكلف وهي من العوارض الغريبة لانها تعرض لموضوع العلم بواسطة الاخصالذي هو نوعه فيلزم ان تكون هذه المسائل كلها خارجة عن العلم • ــ ان قلت : انه كما ان موضوع العلم قد يفاير موضوعات مسائله كذلك محمول العلم قد يفاير محمولات مسائله والذي هو عرض ذاتي لموضوع العلم هو محمول العلم لا محمول المسألة • توضيح ذلك ان المسائل التي لها محمولات على أخذت على سبيل التقابل وحصل منها مفهوم مردد دائر بينها كان هـــذا المفهوم محمولا لموضوع العلم وعرضا ذاتيا له بمعنى اذا اخذ هوومقابله سواء كان مقابله مذكورا في مسألة اخرى أم لا كان عرضا ذاتيا لموضوع العلم فليس المراد بالبحث في العلم عن العوارض الذاتية لموضوعه ان يكون مبحوثًا عنه بالذات بل المراد انه يرجع البحث اليها ولا شك ان البحث عن محمول المسألة يرجع الى البحث عن محمول العملم أعنى العرض الذاتي لموضوعه بهذا النحو المردد فقولهم في العلم الطبيعى الماء بارد والنار حارة والعنصرى يقبل الخرق والالتيام والفلك لا يقبلهما يرجع الىإن الجسممنقسم الى البارد والحار والى القابل للخرق والالتياموغير القابل لهما فتعود الى العوارض الذاتية لموضوع العلم وحيث ان اثبات المفهوم المردد لا يمسكن بدون اثبات الشقوق فلابد من ذكر المسائل لاثبات الشقوق المحتاجة الى الاثبات ولذا لا نحتاج في العلم الى ذكر المفهوم المردد ولا اثباته بعد ذكر المسائل .

قلنا : هذا المفهوم المردد اعتبار صرف لا تترتب الفائدة بمعرفته فلا يعقل أن يبحث في العلم عنه مضافا الى ان محمولات بعض المسائل انما يكون مقابلها السئلب والسئلب ليس من الأعراض لأنَّ العرض ما كان فيه ثبوت ولحوق للمعروض وحينئذ فلا يكون المفهوم المردد بينه وبين غيره عرض لشيء كيف ولو ارجع العرض الغريب الى الذاتي بالمقابلة ولو بالسلب لزم ان لا يبقى عرض غريب والتنظير بموضوع العلم غير تام إذ البحث عن موضوعات المسائل بحث عن موضوع العلم لأن الغرض معرفة أحواله وشئونه يخلاف المحمولات فان البحث عنها ليس بحثًا عن المفهوم المرسَّد إن قلت : إن المعتبر في الموضوع للعلم هو نفس الطبيعة من حيث هي مع قطع النظر عن الخصوص والمموم والخلط والتعرية فلو احقها وان كانت بواسطة أنواعها فهي أعراض ذاتية لها من حيث هي لاتحادها بهذا النظر مع جميع مراتبها وحيثياتها نعم من حيث عمومها وخصوصه يكون عرضا غريباً لها قلنا : يلزم عليه أن يكون العرض ذاتياً وغريباً بحسب الاعتبار واللحاظ مع اندَّ مدار الغرابة والذاتية على ثبوت الواسطة مع انَّ العارض بواسطة الأخص لا يعرض الشيء بدون الأخص ولا يحكم العقل بعروضه له بدون ملاحظة الأخص مع اثه لو تم إنما يتم فيما لو كان الأخص نوعا من موضوع العلم كالفعل بالنسبة للكلمة دون العرضي كالفاعل بالنسبة للكلمة أذ لابد من قيام المبدأ في موضوع العلم إن قلت : انـَــ العوارض التي تعرض لموضوع العلم بواسطة الأخص إلهما تعرض لذات الموضوع وكونها أخص من الموضوع لا ينافي كونها اعراضاً ذاتية له فائه من العرض الذاتي ما يكون أخص من معروضه كالفصول بالنسبة للاجناس قلنا : انَّ كلامنا في الاعراض العارضة له بواسطة الأخص لا كلامنا في العارض

الأخص والمجيب كلامه إنما يتم في العارض الأخص لا في العارض بواسطة الأخص كما هو مورد البحث ان قلت : انَّ المعتبر في موضوع العلم أن يبحث في العلم عن اعراضه الذاتية ولا يلزم من ذلك أن يكون كل: ما يبحث في العلم عنه من الأعراض الذاتية بل يجوز أن يبحث أيضًا عن اعراضه الغريبة فانَّ الموجبة الكلية المستفادة من تعريف الموضوع تنمكس جزئية قلنا: هذا ينافي اتفاقهم على أنَّ العلم لا يبحث عن الأعراض الغريبة لموضوعه وأنَّ مسائل العلم تمتاز بالموضوع إِنْ قلت : ان المسائل المذكورة ليس البحث فيها عن العوارض بما هي عوارض لموضوعاتها المخصوصة بل من حيث ائها عوارض لموضوع العلم ففي علم النحو ليس المبحوث عنه عوارض الفاعل بما هو فاعل بل عن عوارضه بما هو كلمة فيكون المبحوث عنه عوارض ذاتية لموضوع العلم قلنا : انَّ حيثية البحث لا دخل لها بصيرورة العرض ذاتيا فانَّ العارض للاخص وبواسطته اذا نسب للاعم كان عرضا غريبا للاعم سواء كان البحث عنه باعتبار عروضه للاعم أو للاخص وقد عرفت انــًا الأخص يكون واسطة في العروض لا في الثبوت أن قلت: أنَّ الواسطة في العروض أذا كانت متحدة الوجود مع ذيها كان العارض ذاتيا لا غريبا كالناطق فأنه واسطة في عروض الضحك للعيوان ولما كان متحدا وجودا مع الانسان كان الضحك عرضا ذاتيا له لاستناد العرض للذات وحمله عليها حقيقة وما ذكر من المسائل كانت الموضوعات فيها متحدة الوجود مع موضوع العلم قلنا : هذا التزام بكون الاعراض الغريبة أعراض ذاتية اذ جميعها من هذا القبيل مع أنه يمكن أن يقال ان الواسطة على هذا تكون واسطة في الثبوت لا في العروض لأنها صارت سببا لاتصاف الذات بالعارض حقيقة دون غيرها وبعبارة أخرى انها

هي العلة للاتصاف كحركة اليد التي هي علة لحركة المفتاح فأن الشخص واسطة في الثبوت لحركة اليد وحركة اليد واسطة في الثبوت لحركة المفتاح إلا اللهم أن يقال ان الواسطة في الثبوت هي العلة الفاعلية المستقلة بالوجود كما هو عند الفلاسفة مع انه إنما يتم في موضوعات المسائل التي هي أنواع لموضوع العلم أو فصولاً مقسمة له لا أخص عرضي إذ العام لا يتحدُّ معه وجودا مم انه قد عرفت اندَّ ذلك لا يوجب الاستناد حقيقة للشيء اذ بحسب التعميل العقلي تكون نسبته للشيء مجازية ان قلت : ان بعض الاساطين فسر البحث عن الثيء بجعل الشيء موضوعا وجعل الاحوال محمولا ويحكم بانتسابها اليه سلبا أو ايجابا فمعنى البحث عن الأعراض الذاتية هو جمل تلك الأعراض موضوعات وعناوين لنحمل عليها احوالها سلبآ أو ثبوتا لاجعلها محمولات كما توهمه المستشكل ومن المعلوم ان الانواع والاصناف التي هي موضوعات المسائل أعراض ذاتية للموضوع فان الفاعل والمفعول ونحوهما أعراض ذاتية للكلمة اذ لا واسطة في عروضها لها وكذا الصلاة والحج والزنا أعراض ذاتية لفعل المكلف والبحث عن هذه الأعراض الذاتية عبارة عن استعلام أحوالها من الرقع والنصب والوجوب والحرمة والمستشكل حيث توهم ان المبحوث عنه هي المحمولات أشكل عليه الأمر لكون هذه المحمولات أعراضا غريبة بالنسبة لموضوع العلم وغفل عن ان المراد الأعراض الذاتية لموضوع العلم هي المبحوث عنها لا نفس موضوع العلم وان معنى البحث عنها جعلها موضوعات لمسائله فالموضوع للعلمما جعلت أعراضه الذاتية أعني أفواعه وأصنافه موضوعات لمسائله بأن كان يبحث عنها قلنا : هذا يقتضي أن يكون موضوعات المسائل باجمعها أعراض ذاتية لموضوع العلم مع أنهم صرحوا

بأن موضوع المسئلة قد يكون نفس موضوع العلم وقد يكون نوعه وقد يكون عرض ذاتى له وقد يكون مركبًا من الموضوع وعرضه الذاتي وقد يكون المركثب من نوعه وعرضه الذاتي هذا مع ان البحث هو التفتيش عن الشيء فالبحث عن الأعراض الذاتية هو التفتيش عنها لاثباتها لموضوع العلم فتكون هي محمولات المسائل ان قلت : ان ما ذكروه في حد الموضوع مسامحة في التعبير وان غرضهم ما يبحث فيه عما يعرض لذاته أو لنوعه أو لشخصه أو لعرضه الذاتي أو لجزئه وكأن القوم اجملوا في تعريف الموضوع اعتماداً على ما ذكروه في موضوع المسئلة من انه قد يكون عين موضوع العلم وقد يكون نوعه وقد يكون صنفه الى غير ذلك قلنا : مضافا الى انه ارتكاب لخلاف الظاهر يقتضى اختلاط العلومودخول العلم الأدنى في العلى الاعلى اللهم إلا أن يقال أن الاختلاط إنما يلزم من عدم تمييز الموضوع لا من اندراج موضوع علم تحت موضوع آخر فان غاية ما يترتب عليه صحة جمل الادني من اجزاء العلم الأعلى وهذا لا يمنع من افراده وتسميته علما مستقلاً تقريباً للاذهان ان قلت : ان الموضوع لكل علم هو المحيّث بحيثيات موضوعات مسائله لا نفس الكلي وتكون خصوصيات موضوعات مسائله واسطة في عروض العوارض له فالموضوع لعلم الفقه ليس نفس فعل المكلف بما هو بل من حيث الاقتضاء والتخير وكذا موضوع علم النحو ليس الكلمة بما هي بل من حيث الاعراب والبناء والمراد بالحيثيات المذكورة هي استعداد ذات الموضوع لورود المحمول فالكلمة من حيث الفاعلية مستعدة للحوق المرفوعية وهكذا فعل المكلف من حيث الصلاتية والصومية مستعد للحوق التكليف الاقتضائي • والحيثيات المذكورة لا يمكن أن تكون عبارة عن الحيثيات العوارض اللاحقة لموضوعات المسائل لان مبدأ المحمول في المسئلة لا يمكن أن يكون قيدا لموضوع العلم ولا لموضوع المسئلة والا لزم عروض الشيء لنفسه • اذا عرفت ذلك عرفت ان فعل المكلف المتحيّث بتلك الحيثيات المتقدمة عنوان انتزاعي من الصلاة والصوم وغيرهما لا انه كلى يتخصص في مراتب تنزله بخصوصيات تكون واسطة في عروض لواحقه له ومن الواضح ان المحمولات الطلبية والاباحية تحمل على معنون هذا العنوان الانتزاعي بلا توسط شيء في اللحوق والصدق قلت : ان أردت أن العنوان بقيـــد الحيثيات الخاصة المنتزعة من موضوعات المسائل هو الموضوع للعلم صار موضوع العلم متعددا بتعدد موضوعات المسائل لأنه يصير عبارة عن الكلى المقيد بموضوعات المسائل فيلزم أن يكون لكل علم موضوعات متعددة لا موضوع واحد يتميز به عما عداه ولزم أن لا يكون العلم باحثا عن اعراض موضوعه لأن أعراض الموضوع الآخر ليست بأعراض للموضوع الأول • وان أراد العنوان مجردا عن قيد الحيثية أو مقيدا بكلى الحيثية أي بكلى الاعراب والبناء مثلاً كان عروض معمولات المسائل له بواسطة عروض موضوعاتها له وهي أخص منه وهو أعم منها ( والعق في الجواب ) أن يقال ان العارض بواسطة الأخص انما يكون عرضا غريبًا لو كان الأخص واسطة في العروض دون ما اذا كان واسطة في الثبوت وما يذكر من المسائل في العلوم مما كان محمولاتها عارضة بواسطة الأخص لموضوع العلم إنما كان الأخص فيها واسطة في الثبوت لا واسطة في العروض فلو فرض انه في أحدها كان واسطة في العروض التزمنا الاستطراد فيها ودعوى انه على هذا يلزم دخول العلم الأدنى في العلم الأعلى لأن العوارض في الأدنى تكون ذاتية لموضوع العلم الأعلى لأن الاخص فيها واسطة في ثبوت العارض للاعم الذي هو موضوع الأعلى فاسدة لأثا لا نسلم أن الأخص واسطة في الثبوت بل في العروض مع أنه لو سلمنا فعوضوع المسألة في الأدنى هو الأخص وفي الأعلى هو الأعم ولا يلزم البحث عن جميع الأعراض الذاتية مضافا الى الاختلاف بالحيثية فعوضوع الأعم هو الأعم من حيث هو أي يبحث عن عوارضه الذاتية التي تعرض له من حيث هو بلون ضم شيء له وموضوع عوارض الناتية التي تعرض له من حيث أو جسم أعراض ذاتية للموجود لكنها لما كانت تعرض للموجود من حيث أثه جسم اختصت بالعلم الطبيعي ولا تذكر في العلم الالهي لأن موضوعه الموجود من حيث شعو بلون ضم حيث هو أي يبحث عن عوارضه التي تعرض له من حيث هو بلون ضم خصوصية له وهذا نظير الكلمة فائها بكل حيثية يبحث عن عوارضها الذاتية في علم من العلوم ه

ورابعا وعشرين: اند من مسائل العلم ما يبحث فيها عن العوارض العارضة لموضوع العلم بواسطة الأعم كالأحوال الصرفية العارضة على الكلمة بواسطة الوضع والوضع أعم من الكلمة لأنه يوجد في النقوش والاشارة وكدلالة الأمر على الوجوب والمفاهيم فائتها بواسطة الوضيم وهو أعم من الدليل الذي هو موضوع علم الأصول • وجوابه اند الأعم واسطة في التبوت والذي يوجب كون العرض غريبا كونه واسطة في العروض وبعضهم من تكلف بارجاعه الى العرض الذاتي بقيود مخصصة (٧) •

 <sup>(</sup>٧) قال المؤلف هذا ما كتبناه فيما سبق وفي شرحنا على الكفاية في
 الأصول ما يوضح الحقائق ويجلو لك الواقع •

## تعريف العسلم

( عرَّغوه بأنه الصورة الحاصلة من الشيء عند العقل ) • ويرد عليهم أحد عشر ايردًا •

احدها: انته أي وجه لذكر تعريف العلم وتقسيمه في صدر كتبهم مع انته نوع العلوم لا يذكر فيها ذلك • وجوابه انتهاية المنطق موقوفة على تقسيم العام كما سيجيء انشاء الله وتقسيمه موقوف على معرفته لأن التقسيم حكم من أحكام المقسم •

ثانيها: ان العلم هو حصول الصورة لا الصحورة الحاصلة إذ ان الصورة بنفسها ليست بعلم و وهل الوجود الذهني الذي هو الحصول إلا العلم و وهل الذي به الانكشاف إلا نفس حصول الصورة ووجودها في الذهن وإلا فالصورة موجودة في الخارج ولا يحصل الكشف بها ما لم توجد عند المدرك ( بالكسر ) و وعوى ان العلم من مقولة الكيف وحصول الصورة من مقولة الاضافة لانه نسبة بين العقل ونفس الصورة فاسدة لأنه بعد قيام البرهان لا مانع من الالتزام بأن العلم ليس من مقولة الكيف على الثه لم يكن ثابتا عندهم ان العلم من مقولة الكيف كما سيظهر لك انشاء الله ودعوى ان تقسيم العلم الى الكاسب والمكتسب إنما يتصور في العلم بعنى الصورة لا في حصول الصورة لأن الحصول أمر اعتباري وهو لا يكون كاسبا ولا مكتسبا فاسدة لأن الكاسب هو الحصول وهو ليس بأمر اعتباري لأنه هو الوجود ومن بهم لو قانا باصالة الماهية واعتبارية الوجود تعين تفسير العلم هو الوجود ومين تعسير العلم

بالصورة لأن الحصول أمر اعتباري والعلم حقيقة واقعية • ودعوى اند العلم يتصف بالمطابقة وعدم المطابقة والمتصف بهما هو الصورة الحاصلة دون الحصول لأن الحصول معنى مصدري لا يتصف بالمطابقة ولا بعدمها فاسدة فائه ان أريد بالمطابقة الانكشاف وإن أريد الاتحاد بلما العلم والمعلوم وإن الصورة هي المتحدة مع الخارج دون حصولها فقيه ان العلم اذا فسرناه بالحصول لا نعتبر فيه الاتحاد المذكور وانما نعتبر ذلك الاتحاد في صورته فيكون الوصف بحال المتعلق •

ثالثها: ان المتبادر من صورة الشيء هي الصورة المطابقة لواقع الشيء حيث ان الصورة المنبر المطابقة ليست صورة للشيء في الواقع ونفس الأمر وحيننذ فالتعريف لا يشمل الجهل المركب مع ان كلام المنطقيين في العلم الذي يشمل الجهل المركب ولذا ذكروا في العلم الله قد يقع فيه الخطأ • وجوابه لن المتبادر هو المطابقة لمعلومها ذي الصورة لا للواقع ولا شك في ان كل صورة مطابقة لمعلومها ذي الصورة فعن تصور الانسان بصورة الحيوان الصاهل كانت هذه الصورة مطابقة لمعلومها وهو الانسان الذي يكون حيوانا صاهل لا المطابقة لواقع الانسان •

رابعها: اند العقل في الاصطلاح المشهور جوهر مجرد عن المادة غير متعلق بالبدن كالعقول العشرة وحينئذ فالتعريف لا يشمل علم الانسان لأثه إنما يكون في العقل المتعلق بالبدن و ولو أربد من العقل النفس وهي جوهر مجرد متعلق بالبدن لم يشمل علم الواجب ولا علم العقول العشرة بل ولا العلم بالجزئيات المادية فاند الحكماء ذهبوا الى اند النفس تدرك الكليات والجزئيات المجردة عن المادة و وأما الجزئيات المادية فهي ترتسم في قوى

النفس والاتها \_ وجوابه \_ اندً المراد بالعقل معناه اللغوي وهو المدرك مطلقا •

خامسها: ان المراد بالصورة ان كان شبح الشيء ومثاله فيخرج علم الواجب بل العلم بالكليات لعدم وجود شبح لها في الذهن مع ان شبح الشيء مباين لنفس الشيء والمباين كيف يكون كاشفا عن المباين الآخر و وان كان المراد بها نفس الشيء فالأشياء لا توجد في الذهن وإلا لزم انقلاب الذهن خارجا عند ما تتصور الاشياء و وجوابه ان المراد بالصورة هو ما به يتميز الشيء عن غيره عند المدرك سواء كان أمرا خارجيا كعلمنا بذاتنا وصفاتنا وعلم الواجب بذاته وبالمكنات أو علقيا كعلمنا بالكليات والجزئيات الخارجة عن ذاتنا وانقلاب الذهن خارجا يلزم لو كانت الاشياء بوجودها الخارجي توجد فيه و

سادسها: ان هذا تعريف بالأعم لأنه يشمل علم الواجب وعلم المجردات وهما لا يتصفان بالنظرية والبداهة و المناطقة فلوضوح ان علم الواجب لا يتوقف على كسب و واما بالبداهة فلان البداهة عبارة عن عدم الكسب عما من شأنه أن يكتسب لأن مقابلة البديهي للنظري من قبيل مقابلة العدم والملكة وليس علم الواجب من شأنه أن يكتسب لأنه علم حضوري فلو كان العلم المعرف يشمل علم الواجب لم يكن تقسيم العلم الى البديهي والنظري تقسيما حاصرا لوجود قسم ثالث لا بديهي ولا نظري وهو العلم العصولي ودعوى ان هذا التعريف مختص بالعلم الحصولي ولا يشمل الحاجة ملغوعة لأنه هو الذي يقع فيه الخطأ وقواعد النن إنما تعمم بمقدار الحاجة ملغوعة بأن هذا التعريف للحكماء وهم يبحثون عن العلم مطلقا كيف والمنطق مقدمة

للحكمة ومن فصولها المهمة البحث عن العلم الحضوري ــ وجوابه ــ انـّــ العلم الحضوري يتصف بالبداهة وهو وان لم يكن قابلاً للملكة وهي النظرية لكن جنسه القريب وهو ( العلم ) قابل للاتصاف بها وقد قرر في علم الحكمة انَ عدم الملكة يصدق على شيء اذا كان جنسه القريب قابلًا للاتصاف بالملكة كما يقال للمقرب أعمى لأن جنسها القريب وهو الحيوان قابل لأن يتصف بالبصر مع انـًا البديمي قد عرَّفه المنطقيون بالعلم الذي لا يتوقف حصوله على نظر من دون تقييدهم له بالشائية مع أن البداهة والنظرية أمران إعتباريان نظير الوحدة والكثرة والوجوب والامكان لا من قبيل العدم والملكة فالبداهة تعتبر في العلم الحضوري • وما يقال في الجواب من انــًا الشيء قد يلاحظ بنفسه مع قطع النظر عن جميع الحيثيات والاعتبارات حتى عن قيد الاطلاق ويعبئر عنه بمطلق الشيء والماهية اللا بشرط المقسمي وهو موضوع القضية المهملة والكلى الطبيعي ويتحد مع الأفراد حتى ائه يصح أن ينسب اليه احكام بعض أفراده فيقال الانسان عالم ولذا قيل المهملة في قوة الجزئية • ومورد القسمة دائما يكون هو الشيء المذكور لأن القسمة ضم قيود متخالفة الى الشيء ليحصل اقسام متخالفة وضم القيود إنما يكون لمطلق الشيء لا للشيء المطلق لتنافي الاطلاق مع التقييد والعموم مع الخصوص اذا عرفت ذلك من أنَّ أحكام بعض أفراد المقسم يصح نسبتها للمقسم عرفت صحة نسبة القسمة التي تكون لبعض أفراده الى نفس ذلك المقسم فهو فاسد لأنه لو تم فائتما هو في القسمة الغير المرددة بين النفي والاثبات كما فيما نحن فيه فائها تقتضى الحصر بهما •

سابعها : اندَّ العلم من أجلى البديهيات لأنَّه مبدأ ظهور الأشياء فكلُّ

شيء يظهر بالعلم وينكشف وفاقد الشيء لا يعطيه وما بالفير لابد وأن يرجع الى ما بالذات فالغير اذا كان ينكشف بالعلم فالعلم لابد وان يكون منكشفا بنفسه مع أن العلم لو لم يكن بديهيا لزم الدور لأن غير العلم يظهر بالعلم فلو ظهر هو بغيره لزم الدور مع انــُ العلم بالعلم يكون حضوريًا لما تقرر في محله من انَّ علم النفس بذاتها وصفاتها حضوريا والعضوري لا يكون نظريا وبداهة الخاص تستلزم بداهة العام فلابد أن يكون العلم ظاهرا فلا يصح تعريفه لأن التعريف طلب المجهول • ودعوى ان؛ العلم لو كان بديهيا لما اختلف العلماء في اتَّه من مقولة الكيف أو الاضافة أو الفعل أو الانفعال فاسدة لأن الماهية قد تكون خفية لشدة وضوحها كالشمس فانك الباصرة لا تدركها لكمال وضوحها وكذا الاشياء كلما قربت للعين صعب عليها ادراكها لأجل كمال وضوحها لديها وهكذا البصيرة قد تنحير عند النظر لأجلى البديهيات • ـ وجوابه ـ ان العلم قد اتفقوا على ائه من مقولة من المقولات امًا الاضافة أو الكيف أو الفعل أو الانفعال فلابد أن يكون له جنس وكلما كان له جنس كان له فصل وهما مجهولان لدينا للشك فيهما والجهل من جهة شدة الوضوح غير معقول فانـ وضوح الشيء من جهة ينافي ستره من تلك الجهة • سلمنا انَّ الجهل من جهة الوضوح فكان بيان الجنس والفصل لازم للاطلاع على كنهه وحقيقته فصح تعريفه بهما كيف وقد اشتهر ان كل ما له جنس وفصل فهو نظري مضافا الى إنا نلتزم بأن العلم بديهي بصورته الاجمالية وهو لا ينافي نظريته بالصورة التفصيلية لأن البداهة والنظرية يختلفان في الشيء بحسب الاجمال والتفصيل نعم لو قلناً : أن العلم من مقولة الوجود وليس من الماهيات لم يكن له حدٌّ لأن الوجود لا جنس له ولا فصل • وامًّا دعوى انَّ العلم بالعلم حضوري فهي فاسدة لأن محل كلامنا في ماهية العلم الكلية والعلم بها يكون حصوليا لا حضوريا والذي هو الحضوري هو العلم بمصاديق العلم الخارجية كعلم زيد بعلومه •

إن قلت: اندً الخاص اذا كان بديها كان العام بديها فلو كانت مصاديق طبيعة العلم بديها فلو كانت مصاديق بديهية العلم بديهة وقلنا: المصاديق بديهية بصورتها الاجمالية دون صورتها التفصيلية وبعبارة أخرى اندً وجودها وامتيازها عما عداها بديهي لا إن حقيقتها بديهية واما دعوى الدكور فهي أيضا فاسدة لأن معرفة النير موقوفة على حصول مصاديق العلم لا على ماهيته وحقيقته الكلية وتصوير هذه الماهية وادراكها يكون موقوفا على التصور الجزئي لفيرها فلا دور ووامًا دعوى اندً ما بالفير يرجع الى ما بالذات واندً فاقد الشيء لا يعطيه ففاسدة أيضاً لأنها إنا تقتضي بداهة مصاديق العلم ونعن لا ننكر ذلك وإنما كلامنا في ماهيته وحقيقته فالعق اندً مصاديقه بديهية دون حقيقته نظير ما قيل في الوجود و

ثامنها: اثا نعلم الأشياء باعراضها كما نعلم الانسان بالكاتب والضاحك والعرض ليس بصورة للشيء لأن صورة الشيء جزئه كما صرح به الحكماء والمتكلمون من ان الشيء مركب من المادة والصورة فكيف يصح تعريفهم للعلم بالصورة الحاصلة \_ وجوابه \_ ان المراد بالصورة هنا بقرينة التقييد بالمقل هو الصورة الذهنية وهي ما به يمتاز الشيء عما عداه سواء كان قصس ذاته أو ماهيته أو فصله أو عرضه ٠

تاسعها : ائته لا يشمل هذا التعريف علم الأشياء بأنفسها لأن ظاهر الظرفية المفايرة بين صورة الشيء والعقل وفي علم الشيء بنفسه كانت الصورة عين العقل • ــ وجوابه ــ انـ الظرفية هنا اعتبارية لكون العقل ليس بظرف حقيقي والظرفية الاعتبارية تصح لأدنى ملابسة واعتبار فالشىء باعتبار الله عالم ظرف وباعتبار انه معلوم مظروف •

عاشرها: اند العلم ضد الجهل فكيف يعرف بالصورة الحاصلة في العقل مع ان هذا التعريف يشمل الصورة سواء كانت مطابقة أو غير مطابقة بل يشمل الشك والوهم والخيال فائتها داخلة في مفهوم الصورة فاذا فسر العلم بها دخلت في العلم وبطل ما بينه وبين الجهل من الضدية • ـ وجوابه ـ اند المراد بالعلم في صدر كتب المنطقيين هو ما كان مرادفة للتصوير وإلا لما صحقولهم (وقد يقع فيه الخطأ فاحتيج الى قانون يعصم عنه) لأن العلم الذي هو ضد الجهل لايقع فيه الخطأ أصلا و ولما صح أن يحصل من أقسامه الوهم والشك والتخيل وقد قيل اند اطلاق العلم على الادراك المطلق اصطلاح أهل الميزان وعلى اليقين فقط عند أهل اللغة وعلى مقسم التصور واليقين اصطلاح الحكماء وعلى الميقن العطلاح أرباب الغن •

حادي عشرها: انته لا يشمل العلم بالمعدومات لأنه ليست بشيء إذ الشيئية تلازم الوجود كما قرر في الحكمة فأخذ الشيء في تعريف العلم موجب لخروج بعض أفراده • ـ وجوابه ـ اندال المراد بالشيء في تعريف العلم هو الذات اعم من الموجودة والمعدومة وهو متعارف اطلاقه بهذا المعنى •

ولنا رسالة قد الثفناها في قديم الزمان في تعريف العلم وتقسيمه ننقلها هنا لما فيها من تحقيق رشيق وهي بعد الحمد والثناء : اندَّ بعض المنطقيين عربًف العلم بأنه الصورة الحاصلة من الشيء عند العقل و والحكماء بحصول الصورة من الشيء في العقل وبعضهم تبعاً للمتكلمين الله اضافة بين العالم

والمعلوم وهي تعلق احدهما بالآخر وبعضهم فسره بعدم الجهل وبعضهم بقبول الذهن لصورة الثيء من المبدأ الفياض واتنقاش النفس بها وبعضهم باحاطة الذهن بصورة الثيء وبعضهم بانكشاف الواقع انكشافا تاما كما هو غير مجامع لاحتمال الخلاف وبعضهم بما اقتضى سكون النفس كما نقل عن ابي جعفر الطوسي وبعضهم باعتقاد الثيء على ما هو به مع طمأنينية النفس كما عن المعترلة •

وتحقيق المقام يحتاج الى ذكر امور يعرف منها فساد هذه التعاريف وما هو الحق في المقام ه

الأول: ان العلم الذي هو مقسما للتصوير والتصديق يكون من اقسامه الشك والظن والاطمئنان والوهم والتخيل والجهل المركب وذلك لتصريحهم بذلك في كتبهم كما يظهر من كلمات صدر المتألهين في رسالته التي وضعها في التصور والتصديق وظاهر كلام الشارح ملا عبدالله و وتقسيمهم التصديق الى البرهاني والجدلي والخطابي والشعري والسفسطي وتقسيمهم التصور الى الشك والوهم والتخيل وغير ذلك وكيف وقد ذكروا وقوع الخطأ فيه وهو لا يتصور إلا اذا كان عندهم شاملا للجهل المركب مع ان المقل حاكم بكون هذه الأمور اقساما للعلم لأن قسم الشيء ما وجد فيه ذلك الشيء وزيادة والتصوير والادراك موجود في هذه الاقسام المذكورة كلها مع لتعريفه بنحو لا يشملها لأن تمريف الشيء لابد وان يكون مساويا له لا أخص منه و وبهذا يظهر لك فساد جميع ما نقلناه لك من التعاريف المذكورة و الما تعريفه بالاضافة بين العالم والمعلوم فبطلانه من جهة ما تقرر في فن الحكمة الما تعريفه بالاضافة بين العالم والمعلوم فبطلانه من جهة ما تقرر في فن الحكمة

من اند الاضافيات لا استقلال لها في الوجود والتحصل إلا عند وجود المتضايفين فيلزم على هذا خروج الجهل المركب لمدم وجود المعلوم في الخارج • ان قلت : ان المراد بالمعلوم نفس الصورة وان لم تكن خارجية • قلنا : على هذا كان العلم عين المعلوم فلا اضافة بينهما اصطلاحية • واما بطلان باقي التماريف فلظهور بعضها في اعتبار كون العلم هو الادراك المطابق للواقع كتمريفه بالصورة الحاصلة من الثيء عند العقل أو حصول الصورة وصريح البعض الآخر في ذلك كتمريفه بالانكشاف ونحوه •

وما يقال : اذـًا نقصان الانكشاف قادح في صدق اسم العلم مانع عن ثبوته لفة وعرفا عاميًا وخاصًا ولذا كان الظن مقابلاً له غير داخل فيه ففيه نظر من وجوه الأول : انَّ الكلام في العلم عند المنطقيين الذي ذكروه في صدر كتبهم ولا إشكال اته يشمل الظنِّ ونحوه فعدم صدق اسم العلم على ذلك عرفا ولغة لا يمنع من دخول الظن فيه بعد فرض انتهم يريدون معنى والحا لأن يدخل فيه الظن الثاني : ائه عند العرف العام يطلق العلم على الاطمئنان وهو الظن القريب للعلم بل ان: أغلب اطلاقهم العلم على ذلك وأما الانكشاف التام فغالب يخصونه باسم اليقين الثالث : انه كثير من علماء اللغة صرح بأنه يطلق على مطلق الادراك وقسد اشتهر بين العلماء الأكابر ازة لفظ العلم مشترك بين اليقين وبين مطلق الادراك كما يشير الى ذلك كلام القوم في مبحث الفكر • ودعوى انة العلم ضدة الجهل فلا يكون شاملاً للجهل المركب باطلة لأن الجهل عبارة عن عدم الملكة فيكون عبارة عن عدم العلم عما من شأنه ائه يعلم فهو تابع لتفسير العلم فبأي شيء فستر العلم فسر الجهل بعدمه فان فسر العلم بالصورة فالجهل عدمها عما من شأنه

أن يتصوئر وإن فستر بالتصديق اليقيني المطابق للواقع فالجهل عدمه عما من شأنه ذلك فهو نظير المركثب والمفرد .

الأمر الثاني: ان حقيقة العلم والادراك عبارة عن وجود نفس الشيء لا شبحه ومثاله عند المدرك فهنا ثلاثة مطالب: الأول اندً العلم أمر" وجودي لا أمر عدمي • الثاني اندً الشيء بنفسه يوجد في الذهن لا بشبحه ومثاله • الثالث اندً حقيقة العلم هو نفس وجود الصورة لا نفس الصورة •

والدليل على الأول هو الوجدان حيث انا نجد من أنفسنا من جهة كوننا عالمين حالة ثبوتية متميزة عن سائر أحوال النفس كالخوف والشهوة والفضب فلابد أن يكون العلم بالشيء ليس أمراً عدمياً بل وجودياً .

والدليل على الثاني هو أنّه لو كان الموجود حال العلم شبح الشيء في الذهن لما كان هو المعلوم بنفسه بل كان المعلوم شبحه بداهة ان المعلوم هو ما تعلق العلم به واذا حصل شبح الشيء في الذهن فيكون العلم إنما تعلق بالشبح لا بنفس الشيء فلا يكون نفس الشيء معلوما و وتحقيق الحال يطلب من كتبنا الحكيمة في مبحث الوجود الذهني و ولا يشكل علينا بالشك والتخيل والجهل المركب لأنه اماً الشك فيرجع الى تصوير وجهل بالنسبة الحكية والتصوير يكون تصورا لأمر يكون كذلك في الواقع بمعنى ان وجوده الواقعي لو كان يكون لنفسه لا لما هو مثال له و وكذا التخيل فائه تصوير لأمر يكون هو الموجود في الواقع لو وجد فيه وان قطع بعدم وجوده فعلا في الواقع على تقدير وجوده فيه ولم يكن ادراك لذلك الأمر المجهول فان في الواقع على تقدير وجوده فيه ولم يكن ادراك لذلك الأمر المجهول فان من اعتقد ان الصوان الصاهل هو الانسان وعرقه به فهو لم يدرك الانسان

بادراكه الحيوان الصاهل ولذا كان الانسان مجهولاً له بحسب الواقع وإنما أدرك الحيوان الذي يكون كذلك .

والدليسل على الثالث أمور أحسدها أنه الميزان في حقيقة الشيء هو كون وجودها بوجوده وعدمها بعدمه و ونحن اذا نظرنا الى الصورة الموجودة في الذهن أو قل عن الوجود في صقع العلم ومحيطه رأينا ائها لا تنصف بالعلم كما لو لاحظنا نفس وجودها رأينا أنه متصف به فتكون حقيقة العلم دائرة مدار هذا الوجود وهو مناط الاتصاف بالعلم و ثانيها ( ولعلك يرجع الى الأول ) هو صحة سلب العلم عن نفس الصورة والشيء لا يسلب عن نفسه و

إن قلت : انَّ صحة السُّلب إنما تنفي كون العلم نفس الصورة ولا تثبت بأنه عبارة عن وجود الصورة كما هو المطلوب •

قلنا : لما كان الوجدان يشهد بأن في حال العلم يوجد أمران الصورة ووجودها فاذا انتفى كون أحدهما هو العلم تعين الآخر • ثالثها اند الصورة لو كانت هي العلم لكانت بوجودها الخارجي أيضًا علم لاستحالة انفكاك الماهية عن ذاتياتها •

ان قلت: ان الصورة هي العلم بقيد وجودها العلمي أو المجموع المركب منها ومن الوجود هو العلم • قلنا: ان الغرض من هذه الأدلة هي تفي العلم عن نفس الصورة واماً نفيه عن المجموع المركب أو الصورة المقيدة بالوجود الذهني فهو أن يقال ان حقيقة العلم متقومة بالانكشاف والظهور وهو إنها يكون بنفس الوجود للمدرك دون أن يكون للصورة أي مدخل فيه • ان قلت: ان الدليل الثالث إنها يتم في العلم العصولي واماً

في العلم الحضوري فغير مسلم لأن الاشياء بوجودها الخارجي تكون معلومة • قلنا : الأشياء بوجودها في نفسها ليست بمعلومة وإنما تكون معلومة باحاطة العالم بها وهذه الاحاطة هي العلم وهي من سنخ احاطة الذهن بالأشياء عند العلم بها ولذا عبرنا بالصقع فيما مضى •

فظهر لديك اند حقيقة العلم عبارة عن وجود الشيء بنفسه في المدرك ولا فرق في ذلك بين أن يكون العلم حضوريا أو حصوليا وبين أن يكون كسبيا أو بديهيا وسواء كان علم المجردات أو علم الماديات وحينئذ فيتضح لك فساد تعريفه بالصورة الحاصلة وفساد تعريفه بعدم الجهل وفساد تعريفه بالاضافة لأذ الوجود لا يدخل تحت مقولة من المقولات الى غير ذلك مما لا يخفى على الفطن •

الأمر الثالث ان العلم من الأمور الوجدانية التي ليست لها ماهية وراء الوجود وإنما هو من الامور التي ماهيتها عين وجودها لما عرفت ان العلم ليس إلا وجود الثىء عند المدرك واحاطته به وعليه فلا يمكن حدته ولا رسمه لأن الحد إنما يكون لأجل احظار ماهية الثىء عند المدرك والعلم لم يكن له ماهية حتى تحظر في ذهن أحد وكذا لا يصح رسمه لأنه من الامور الوجدانية فهو ممتاز بنفسه عما عداه عند كل أحد فيكون رسمه من قبيل تعصيل الحاصل .

نعم لا بأس بالتنبيه عليه وتعريفه تعريفاً لفظياً وبهذا ظهر لك خطأ من حاول بيان حدّ العلم أو رسمه هذا حال حقيقة العلم .

وقد اتفق العلماء على تقسيمها الى التصوير والتصديق ولكنهم اختلفوا في كل منهما فزعم حكماؤهم ان التصديق هو نفس الحكم وما عداه من الادراكات فهي تصوير وتبعهم على ذلك آكثر متأخري المنطقيين • وزعم الرازي انة التصوير هو الادراك الساذج الذي ليس معه حكم والتصديق عبارة عن تصوير النسبة وتصور طرفاها والحكم وجعل التفتازاني التصديق عبارة عن الاذعان بالنسبة والتصور عبارة عن الادراك المجرد عنه • ثم التهم اختلفوا في الحكم فزعم قطب الدين بأنه إسناد أمر الى آخر واثباته له وينسب الى الحكماه اند الحكم عندهم هو نفس اقرار النفس وإذعانها بالشيء • وزعم صاحب مطالع الأنوار بأن الحكم إيقاع النسبة أو انتزاعها وزعم بعضهم ان الحكم هو إدراك النسبة على وجه يطلق عليه التسليم والقبول وذهب آخرون الى أنه ادراك وقوع النسبة اولا وقوعها • ولكي نوقفك على حقيقة الحال في هذا المقال لابد لنا من الكلام على أمور:

الأول: ان الأقسام عبارة عن المقسم المنظم اليه القيود المختلفة فقسم الشيء لابد وأن يكون عبارة عن ذلك الشيء المقيد بقيد وجوديا كان أو عدميا وإلا لما كان قسما منه بل أمرا أجنبيا عنه وبهذا يظهر لك خطأ من جمل التصديق نفس الاذعان أو الحكم المجرد عن الادراك إذ لم يكن المقسم وهو العلم موجودا في التصديق •

الثاني: انَّ تصويَّر الموضوع وتصويَّر المحمول وتصور النسبة لا اشكال في أنه لابد من وجودها مع التصديق إذ لا يعقل التصديق بالنسبة بدونها ولذا ترى المنطقيين بين جاعل لها شرطاً للتصديق أو شطراً له واذا كان الأمر كذلك ظهر خطأ من قسمً العلم الى التصويُّر الساذج والتصديق مع تفسيره للساذج بأنه لا يكون معه حكم أصلاً إذ على هذا يكون قسماً ثالثاً للعلم وهو تلك التصويُّرات المذكورة (أعني تصويُّر الموضوع والمحمول والنسبة) لأنها ليست

من التصوير الساذج حيث كانت مقترنة بالحكم لوجودها مع التصديق وليست هي من التصديق في شيء إذ أنها امًا أن تكون اجزاءه أو شروطه وكيف كان فهي مغايرة له لأن الجزء غير الكل والشرط غير المشروط .

الثالث : الله عند مراجعة الوجدان لا يرى الانسان في مقام التصديق بالنسبة إلا تصوئر الموضوع والمحمول والنسبة ووقوعها اولا وقوعها وحكم النفس بذلك (أي بالوقوع أو اللا وقوع ) واذعانها به وتسليمها به كما أن في مقام الشك توجد التصورات الأربعة ولكنه من دون أن يكون للنفس حكم بالوقوع أو اللا وقوع فحقيقة التصديق هو ذلك الحكم النفساني إذ لا معنى للتصديق بالثبيء إلا قناعة النفس به لا تصويّر أطرافه ومن المعلوم إن هذا الحكم ليس من التصويُّر في شيء فهو لا يكون من العلم أصلاً فالتصديق ليس من العلم في شيء فلا وجه لجعله قسما من العلم لأنه المقسم معتبر في أقسامه • إن قلت : إن الاصطلاح واقع على تسمية تلك التصورات تصديقاً • قلنا : لم يعلم من المنطقيين ذلك بل نزاعهم فيه يدل على انهم في مقام شرح حقيقته وبيان ما هيئته على انةً هذا التقسيم للعلم إنما كان لبيان ما يوصل اليه قول الشارح وتوصل اليه العجئة والحجة إنما توصل لحكم النفس المذكور لا انها توصل للتصديق بالمعنى المعروف إذ لا توجب التصورات الأربعة وإنما يوجبها قول الشارح •

الرابع: إن من شرط التقسيم أن لا يكون أحد الأقسام داخل في القسم الآخر فلا يصح أن يتقسم الحيوان الى الانسان والانسان الرومي وعليه فلا يصح تقسيم العلم الى التصوير والتصديق مع جعل التصديق عبارة عن الحكم وتفسير الحكم بادراك وقوع النسبة أو لا وقوعها حيث أنه على هذا

يكون التصديق قسماً من التصوير الذي هو قسم من العلم لأنه يكون ادراكا للوقوع والادراك هو التصوير •

الخامس: ان الشاك مدرك لوقوع النسبة أو لا وقوعها اذ هو متردد بينهما وعليه فلا يصبح تفسير الحكم بأنه ادراك لوقوع النسبة أو لا وقوعها لأنه يلزم أن يكون الشاك عنده حكم • وما يقال : ان الشاك ليس عنده حكم بل هو متصور للحكم فهو مدرك لادراك الوقوع أو اللا وقوع لا ائه مدرك للوقوع واللا وقوع • من فجوابه من مضافا الى كون ذلك خلاف الوجدان حيث يشهد أن ليس الشاك مدرك للادراك بل هو مدرك لنفس الوقوع واللا وقوع ائه لا يرفع الاشكال لأنه اذا أدرك الشاك ادراك الوقوع فقد أدرك الساك ادراك الوقوع فقد أدرك السالة بحمد الله و

## تقسيم العلم الى تصور وتصديق

(اتفق المنطقيون على تقسيم العلم الى التصوير والتصديق) • ويرد عليهم ستة اد ادات •

أولاً : ان هذا من قبيل تقسيم النيء الى تفسه وغيره فان كل علم تصورً وكل تصورً علم بل هو مرادف له وجوابه \_ ان المراد بالتصورُ بقرينة المقابلة بالتصديق هو الادراك الذي يكون غير التصديق المسمى بالتصورُ الساذج ولا شك ائه قسم من العلم •

ثانياً: انهم إن أرادوا بالتصوير هو الادراك بشرط عدم الحكم أعني بشرط لا فيلزمه أن تكون التصويرات الموجودة مع التصديق شرطا أو شطراً قسماً ثالثاً للعلم لأنها ليست من التصوير الساذج لكونها مع الحكم وليست

من التصديق لأنها اماً أجزائه أو شروطه وجزء الشيء وشرطه غير الشيء ٠ وان أرادوا بالتصويُّر هو نفس ذاته من دون اعتبار للحكم ولا لعدم الحكم أعنى اللا بشرط بالنسبة للحكم فائه وإن كانت تلك التصويرات المعتبرة في التصديق داخلة في التصوير إلا أن التصوير بهذا المعنى عين العلم وعبارة عن نفس المقسم وبعبارة أخرى إن أردتم بالتصويُّر الادراك مطلقاً فهو مرادف للعلم فلا يصح جعله قسما من العلم وان أردتم به الادراك المقيد بعدم الحكم فلا يصح أخذه في التصديق شرطا أو شطرا لأن الحكم معتبر في التصديق فلو أخذ فيه التصور لزم اعتبار الحكم وعدم الحكم في التصديق • وجوابه ـ انًا المراد بالتصوير هو التصور لا على وجه الاذعان سواء اقترن بالاذعان ام لا فهو لا بشرط بالنسبة للاذعان والحكم فالتصورات المذكورة تكون داخلة فيه لانها لم تكن على وجه الاذعان وإنما الذي كان على وجه الاذعان هو خصوص التصوير الذى تعاتق بالنسبة التئامة عند التصديق بها وإنما كانت تلك التصورات مقارنة للاذعان • والتصويُّر بهذا المعنى قسم من العلم لا عينه لأتَّه لا شمل التصوار على وجه الاذعان .

ثالثا: ان العلم الذي هو المقسم يصدق عليه التصوير فالقسم صادق على المقسم وذلك متعسد للتقسيم لاستلزامه كون المقسم قسما من أقسامه و وجوابه سان العلم في تقسيمه لم يؤخذ متعلقا بغيره بل أخذ من حيث هو هو وبهذا الاعتبار لم يكن ادراكا لشيء حتى يكون تصويرا واما ادراك نفس العلم فداخل في التصوير ولا مانم من صدق التصوير عليه فان المقسم قد يصدق عليه أحد أقسامه باعتبار كتقسيم المفهوم إلى الكلي والجزئي مع ان المفهوم يصدق عليه الكلي و

رابعا: إن التصديق إن كان عبارة عن الحكم أو المجموع المركب من التصورات الثلاثة مع الحكم فهو قسيم للتصوير ومقابل له والتصوير عبارة عن نفس العلم فيكون التصديق مقابلاً للعلم فكيف يتجعل قسما من العلم وإن كان التصديق عبارة عن نفس التصور على وجه الحكم والاذعان كان قسما من التصوير في فكيف يجعل قسيما للتصوير ومقابلاً له • مل وجوابه ما عرفته من اندً التصوير المرادف للعلم والذي يكون التصديق قسما منه هو مطلق التصوير وهو ليس بقسم من العلم وامنًا التصوير الذي جعل قسما من العلم فهو ليس بسرادف للعلم لأن المراد به بقرينة المقابلة للتصديق هو التصوير الذي ألم المراد به بقرينة المقابلة للتصديق هو التصوير الذي المن بتصديق وهي نشا العلم ومقابل للتصديرة وحينئذ المتصديق وعينئذ المتحديق والتصديق بأي معنى "جعل قسما للعلم يكون قسيما للتصوير الذي هو قسيما العلم •

وخامسا: أن التصوير والتصديق ينقسمان الى العلم والجهل ولذا يقع فيهما الخطأ فلو انقسم العلم اليهما يلزم انقسام العلم الى نفسه والى ضده وهو محال • ـ وجوابه ـ لا بأس به فانة الحيوان ينقسم الى الأبيض والأسود مع انقسامهما الى الحيوان وغيره مضافا الى أن العلم الذي هو المقسم أعم من أن يكون مطابقا للواقع أم لا فهو يشمل الجهل •

وسادسا: اند مورد القسمة علم لأن الكلام في تقسيمه وكل علم اما تصور أو تصديق فينتج من الشكل الأول ان مورد القسمة اما تصور أو تصديق وهذه النتيجة فاسدة لأن مورد القسمة ان كان تصوراً لا يصح تقسيمه الى التصديق وان كان تصديقا فلا يصح تقسيمه الى التصور لأن التقسيم ضم قيود متخالفة لطبيمة واحدة مشتركة بين الأقسام وهذه شبهة سيالة

في كل تقسيم • ــوجوابهــ في مبحث المغالطات في المغالطة الرابعة والعشرين.

#### التصور

(عرتخوا التصوئر الذي هو قسم من العلم بأنه : ادراك ساذج غير مقترن بالحكم ) ويرد عليهم ايرادات ثلاثة :

أولاً: اثه لا ادراك إلا ومعه حكم ولا أقل من الحكم بأنه ادراك للشيء فلا يكون للتصوئر فرد موجود • وجوابه – أن كثيراً من الادراكات لا يلتغت فيها الى ذلك بل هي تصورات محضة كالانشائيات والمشكوكات مضافا الى أن المراد ائها مع قطع النظر عن الحكم هي تكون قسما من العلم يستى بالتصوئر مع ما عرفت من أن المراد بعدم الاقتران بالحكم ليس نفي المصاحبة للحكم بل المراد عدم كون التصور على وجه الحكم والاذعان وهذا لا ينافي المصاحبة للحكم •

وثانيا : ان هذا التعريف غير مانع لشموله لنفس الحكم لأن الحكم على ما هو المشهور هو الادراك على وجه الاذعان فهو تصوير ولا شك الله لا حكم معه اذ ليس للحكم حكم والتصديق هو الحكم عند المشهور فيلزم دخول التصديق في تعريف التصوير مع أنه قسيم له • \_ وجوابه \_ ما عرفته مرارا من أن المراد بالساذج ما لم يكن على وجه الحكم لا تفي مصاحبة الحكم ولا اشكال ان الادراك على وجه الاذعان يكون ادراكا على وجه الحكم فلا يشمله التعريف نعم لو اريد به نفي المصاحبة كان الاشكال واردا •

وِثَالِنًا : انَّ التصويُّر من الحقايق المتأصلة الواقعية لا الاعتبارية فلإ

معنى لأن يعتبر فيها عدم الحكم لأن العدم لا يقويم العقايق الواقعية فائها موجودة في الخارج ووجودها يستدعي وجود اجزائها فلو كان العدم داخلا في قوامها لزم من وجودها وجوده وهو محال للزوم اتصاف الشيء بنقيضه مع ان العدم يثبت للشيء بالقياس الى ملكته وكلما ثبت للشيء بالقياس الى غيره لا يكون ذاتيا له اذ ما يثبت لنفس الذات يجب أن يكون منتزعاً من نفسها والعدم لا يثبت للذات إلا بلحاظ الغير الذي هو المسلوب عنها المسمى بملكة العدم و حجوابه لل ان عدم الحكم إفيا ذكره المنطقيون اشارة للفصل الحقيقي للتصور وكثيرا ما يعبرون عن الفصول الحقيقية بالامور العدمية وإلا فهو ليس بمعتبر في التصور ولا ذاتي له وإنها فصل التصور المروحي قد يعبئر عنه بالساذجية وبعدم الحكم أخرى و

#### التصديق

( ذهب الحكماء الى ائه عبارة عن العكم المسر بالاذعان و وذهب الخرون الى ائه عبارة عن مجموع أمور أربعة تصوئر الموضوع أو المقدم وتصوئر المحمول أو التالي وتصوئر النسبة والحكم ) ويرد عليهم تسعة ايرادات .

أحدها على تفسيره الأول وهو انة العلم ادراك والحكم ليس بادراك لأنه عبارة عن نفس اذعان النفس وتسليمها لا ترددها وانكارها فيكون فعلاً من أفعال النقس نظير السرور والغم والهم فائها كيفيات تفسانية غير الادراك كيف لا وفعن مكلفون بالتصديق بما جاء به النبي (ص) والمكلف به لابد وأن يكون فعلا اختياريا فالتصديق لابد وأن يكون فعلا اختياريا فالتصديق لابد وأن يكون فعلا اختياريا والادراك

ليس يفعل اذ المشهور عندهم ائه من مقولة الكيف واذا لم يكن فعلاً فلا يصح التكليف به • \_ وجوابه \_ اند الحكم ادراك على وجه الاذعان إذ به ينكشف الواقع إلا أنه يغاير التصور بالذات كما يغايره باللوازم إذ الحكم يحتمل الصدق والكذب دون التصوئر وكما يفايره بالمتعلق لأن التصديق متملئقه خاص حيث لا يتعلق إلا بالنسبة التامة الخبرية بخلاف التصوئر فان متمائقه عام لأنه يتعلق بكل شيء نعم عند المتأخرين يتعلق بما عدى النسبة الخبرية التامة • ودعوى انة التكليف بالتصديق يستدعى كون التصديق فعلاً للنفس وإلا لما كان مقدورًا • مدفوعة بأن القدرة عليه بواسطة القدرة على الموصل اليه وهو الحجَّة وقد تقرر في محله اندُّ التكليف يتعلق بالمقدور بالواسطة • ودعوى اندً التصديق لو كان عين الحكم والحكم عبارة عن التصويُّر المذكور لزم أن يكون التصور مكتسبا من الحجَّة لأن الحكم يكتسب من الحجة فلابد أن نقول: إن الحكم عبارة عن شيء غير الادراك فاسدة لأتًا نلتزم بأن هذا التصويُّر المذكور بكتسب من العجة وأي محذور فيه وعلى تفسيره الثاني ثمانية ايرادات:

أولاً : أن المنطقيين حصروا العلم بهذين القسمين وجعلوا الطريق للأول منها هو التعريف وللثاني منهما هو الحجة فلو كان التصديق عبارة عن مجموع الأربعة المذكورة لزم أن يكون التعريف غير مختص بالتصوئر لأن التصوئرات الثلاثة طريقها التعريف وهذا بخلاف ما إذا فسرنا التصديق بالحكم فائه ينحصر طريقه بالحجة وينحصر طريق التصوئر بالتعريف موجوابه \_ اثا لو سلمنا حصرهم ذلك فائما هو لأجل تخيلهم تبعاً للحكماء ان التصديق عبارة عن نفس الحكم والقول بأن التصديق مركب من الأربعة

حادث متأخر عن صناعة المنطق فائه من مبتكرات الرازي على ما قيل .

وثانياً : انَّ التصوير لو كان جزءاً من التصديق للزم اعتبار الحكم في التصديق وعدم اعتباره فيه لأن الحكم معتبر في التصديق لكونه جزءا منه والتصور قد اعتبر فيه عدم الحكم فيلزم اجتماع النقيضين في محل واحد وهو التصديق • ودعوى إنَّ المعتبر في التصديق هو التصويُّر بمعنى الادراك المرادف للعلم وهو ليس بمعتبر فيه عدم الحكم معه وإنما المعتبر عدم الحكم معه هو التصوير الساذج وهو ليس بجزء من التصديق فلا اشكال فهي فاسدة لأن كل واحد من هذه التصورات تكون تصويرًا خاصًا حيث الها تصويُّرات لأطراف القضية ولو كانت عبارة عن التصويُّر المطلق لصدقت على غيرها من التصويرات كما هو شأن المطلق مع اندّ تصورات الأطراف على تقدير كونها جزءا للتصديق فهي أجزاء خارجية ولا يمكن أن يكون المطلق التصورات تصويرا ساذجا لكنها اعتبرت في التصديق من حيث ذاتها مم قطع النظر عن ساذجيتها وعن اتصافها بعدم الحكم فان الجدار متصف بعدم السقف معه لكنه حال كونه جزءا من البيت يزول عنه هذا الوصف وهكذا الوحدة متصفة بعدم الكثرة معها لكنها حال كونها جزءا من الكثرة يرتفع هذا الوصف عنها وهكذا الأعداد بالنسبة الى المراتب التي فوقها • فاسدة لأن ما ذكر أوصاف غير مقومة للحقيقة فاذا زالت تبقى الحقيقة على حالها بخلاف ما نحن فيه فان عدم الحكم ذاتي للتصوئر الساذج نظير عدم الصاهلية للانسان فاذا زال زالت الحقيقة ولذا قلنا : التصديق مختلف بالذات مع التصويُّر • ودعوى اندَّ اللازم في المقام هو اجتماع النقيضين في المفردات

وهو ليس بمحال اذا كان بنحو انضمام بعضها الى بعض كما لو ضم الانسان الى الفرس فائته حينئذ ينضم الانسان الى اللا إنسان والفرس الى اللا فرس وإنما المحال هو تصادقهما على موضوع واحد كأن يصدق الانسان واللا إنسان على شيء واحد وما نحن فيه من قبيل الأول فان عدم الحكم صادق على التصويرات والحكم صادق على ادراك النسبة فاختلف الموضوع • فاسدة لأنه يرجع الى تصادقهما على موضوع واحد فائه يصدق على هذه التصورات إنها لا حكم معها لأدُّها تصورُرات ساذجة وائتها حكم معها لأنها أجزاء للتصديق • \_ وجوابه \_ ما عرفت من أن اعتبار عدم الحكم في التصويُّرات الساذجة ليس بنحو المعية حتى يمنع من تحققها مع الحكم بل المراد كونها بنحو عدم الحكم فعدم الحكم وصف لها لا أنئه مقارن لها وحينئذ فلا مانع من تحققها مع الحكم نظير الجدار فاندُّ ذاته متصفة بمدم السقف وهو لا ينافي مصاحبته للسقف فائته مع مصاحبته للسقف هو متصف بعدم السقفية لذاته نعم لو قلنا : بأن ذاته متصفة بمصاحبة عدم السقف وهذه المصاحبة ذاتية له لم يجز أن يجتمع مع السقف وهكذا التصوُّرات الساذجة المعتبرة في التصديق فانءٌ ذاتها متصفة بعدم حكم وهو لا ينافي اجتماعها ومصاحبتها للحكم مضافا الى أن هذا الاشكال لو تم فهو مشترك الورود على المتقدمين والمتأخرين لأئه كل منهم اعتبر هذه التصورات في التصديق غاية الأمر المتقدمون بنحو الشرطية والمتأخرون بنحو الشطرية •

وثالثا: انـ التصور مقابل للتصديق ومباين له لأنه قسيمه فكيف يجعل جزءا منه لاستحالة تحقق المقابلة بين الجزء والكل • ــ وجوابه ــ انه لا مانع من ذلك في الأجزاء الخارجية فانها مباينة للكل والكل مباين لها كما اثها متباين بعضها عن بعض كما في أجزاء السكنجبيل فائها مباينة للسكنجبيل لمدم صدق السكنجبيل على الخل والعسل وعدم صدقهما عليه نعم لو كانا من المتضادين لم يمكن اجتماعهما في محل واحد وقد عرفت ان التصورات المعتبرة في التصديق كلها أجزاء خارجية ه

ورابعاً: اندَّ التصديق على هذا ليس من العلم لأن الحكم عبارة عن اذعان النفس وهو ليس من الادراك فهو خارج عن حقيقة العلم والمركب من الداخل والخارج خارج فاللازم جعل التصديق عبارة عن التصوير المقيد بالحكم لا أندَّ الحكم جزء منه • \_ وجوابه \_ ما عرفته غير مرة من أن الحكم عبارة عن ادراك النسبة على وجه الاذعان فهو من العلم •

وخامسا : انته نسب الى القائلين بكون التصديق مركبا القول بأن التصورات كلها بديهية والحكم أيضا تصورً لائته ادراك على وجه الاذعان فيلزم أن تكونالتصديقات أيضا بديهية والوجدان بخلاف ذلك • ــ وجوابه ــ ان غرضهم التصورُرات التي لا تقع على وجه الاذعان فيخرج الحكم منها ويكون التصديق باعتباره كسبيًا إذا احتاج إلى نظر وكسب •

وسادسا : ان وحدة المقسم معتبرة في الأقسام وإلا لما كان التقسيم حاصراً فائك اذا قلت : الكلمة اسم وفعل وحرف فلا يكون هذا التقسيم حاصراً إلا اذا أردت الكلمة الواحدة لا تخلو عن هذه الأمور الثلاثة وإلا لكان المجموع من كل اثنين أيضاً قسماً والمجموع الحاصل من الثلاثة آيضاً قسماً آخراً وهلم جراً اذا عرفت ذلك ظهر عدم صحة اعتبار التصوارات في التصديق لأن المقسم هو العلم الواحد والتصوارات الثلاثة علوم متعددة والتصديق لأن قسم الفرب الى الواحد والكثير قلنا : ان هذا من قبيل

تقسيم الشيء الى أمرين متباينين لأن المراد بالواحد بشرط لا وبالكثير بشرط شيء فليس أحد القسمين معتبر في الآخر • مد وجوابه مد انة اقتران الحكم بهذه التصوئرات يجعل لها وحدة بها تكون نوعا مفايرا للقسم الأول وبعبارة اخرى انة التصديق كيفية من الكيفيات النفسية فيجب أن يكون له وجود واحد ينحل الى تلك التصورات والحكم • إلا اللهم أن يقال : انا لا نسلتم ان له وحدة حقيقية وإنها له وحدة اعتبارية والمقسم الذي هو العلم له وحدة حقيقية •

وسابعاً: إنه يلزم على هذا أن يكون التصديق متصفاً بالبداهة والكسبية في زمان واحد فيما كانت التصويرات بديهية والحكم نظريا أو بالمكس وهو جمع بين الضدين والنقيضين • حدووابه اثا نلتزم بالكسبية في هذه الصورة لعدم حصول التصديق والنتيجة تابعة لأخس مقدماتها ولو سلمنا فنلتزم بأنه بديهي من جهة وكسبي من اخرى ولا يلزم الجمع بين النقيضين أو الضدين لاختلاف الجهة والاضافة •

وثامناً: يلزم اكتساب التصديق من القول الشارح فيما لو كان الحكم بديهيا وتصوئر أحد طرفيه نظريا فانة التصديق على هذا يكون نظريا يكتسب باكتساب أحد طرفيه بقول الشارح • \_ وجوابه \_ لا مانع من ذلك لو قلنا بأن التصديق مركب •

# التقسيم الى البديهي والنظري

(قسموا كل من التصوءر والتصديق الى البديهي والنظري) • ويرد عليهم ايرادات أربعة : أولا": انهم لماذا لم يجعلوهما تقسيما لنفس العلم فائه ينقسم اليهما كما ينقسم الى التصورَّ والتصديق • وجوابه - ائهم لما كانوا بصدد اثبات الاحتياج الى المنطق بقسميه المعريّف والحجة احتاجوا الى بيان انقسام كل من التصور والتصديق الى البديهي والنظري واحتياج النظري منهما الى البديهي اذ لو لم يبينوا ذلك لجاز أن تكون التصورات كلها بديهية فلا تحتاج الى المعريّف وجاز أن تكون التصديقات كلها بديهية فلا تحتاج الى المحجة وحينيّد فلا يثبت الاحتياج الى جزئي المنطق معا •

وثانيا : ان هذا التقسيم غير حاصر لعدم شموله للعلم الحضوري إذ العلم الحضوري إذ العلم الحضوري ليس بنظري كما هو واضح حيث لا يحتاج الى كسب ولا بديهي لأن البديهي عبارة عن العلم الذي لا يحتاج الى كسب ومن شأنه أن يكسب وبعبارة اخرى هما عدم وملكة لا سلب وايجاب وإلا لاتصف بالبداهة كل شيء • - وجوابه - ما عرفته سابقا في الجواب عن الاشكال السادس على تعريف العلم فراجعه •

وثالثا: اند كلاً من التصوير والتصديق مفهومه قد جعل موردا للقسمة وكل مفهوم امتًا بديهي أو نظري ينتج اند كلاً من التصور والتصديق امتًا بديهي أو نظري واذا كان بديهيا فلا يصنح تقسيمه الى النظري واذا كان نظريا فلا يصح تقسيمه الى البديهي ونظير هذه الشبهة قد تقدم في تقسيم العلم وقد ذكرناها في المفالطات في المفالطة الرابعة والعشرين فراجع الجواب عنها ه

ورابعاً : انه تصوير واجب الوجود بكنهه ليس ببديهي كما هو واضح ولا نظري لأن النظري ما يمكن حصوله بالنظر والكسب وكنه الواجب يمتنع تصويره كما تقرر في الحكمة فلم ينحصر أقسام التصور بالبديهي والنظري بل هناك قسم ثالث ليس ببديهي ولا نظري كالعلم بكنهه جل اسمه و جووابه ـ مضافا الى أن النظري هو ما احتيج في كسبه الى النظر لا ما المكن حصوله به انه التصوير لكنهه تعالى لم يكن ممكنا حتى يتصف بالبداهة والنظرية فعدم الاتصاف لعدم الموضوع لا أن عناك علما بذاته تعالى موجودا عندنا لم يتصف بالبداهة والنظرية نمم نفس الواجب جل اسمه عالى بذاته وهو علم حضوري وقد عرفت ائه متصف بالبداهة و

# تعريف البديهي

( عرفوا البديمي بالعلم الذي لا يتوقف حصوله في الذهن على نظر وكسب) ويرد عليهم ايرادات سبعة :

أولا": ان تعريف البديهي يقتضي ان البديهي نظري لأنه لو لم يكن نظريا لما احتاج الى تعريف حيث ان التصورات النظرية هي التي تحتاج في حصولها في الذهن الى التعريف • \_ وجوابه \_ إنا لو سلمنا الله تعريف حقيقي لا لفظي فالمتصف بالبداهة هي افراده • واماً نفس البداهة فهي نظرية ومحتاجة للتعريف دون معروضاتها • وهذا نظير الجزئي فان نفس الجزئية متصفة بالكلية وإنما المتصف بالجزئية هي معروضاتها •

وثانياً : إن الضمير في حصوله عائد الى العلم والعلم قد اعتبر في مفهومه الحصول لأنه فسر بالصورة الحاصلة فيلزم أن يكون للحصول حصول • ـ وجوابه ـ ان المراد بالحصول في تعريف البديهي هو الحصول المعتبر في مفهوم العلم بمعنى أن الصورة الحاصلة في العقل يكون حصولها

هذا لا يتوقف على النظر والكسب لا إن المراد أن حصول حصول الصورة يكون كذلك ٠

وثالثًا : إن بعض العلوم البديهية يقام عليها الدليل والنظر كالعلم بوجود الله فقد قال الله تعالى : ( أفي الله شك فاطر السموات والارض ) ومع هذا يستدل عليه بالدور والتسلسل فقد حصل هذا البديهي بالنظر وهكذا وجود الانسان وراء الجدار فائه قد يحصل بالنظر كما لو تكلم وقد يعصل بالبداهة كما لو شوهد . ــ وجوابه ــ إنا إن فسرنا التوقف بامتناع الحصول بدونه كانت هذه العلوم بديهية لعدم امتناع حصولها بدون النظر وإن فسرنا التوقف بمعنى الترتب عليه كانت هذه العلوم حال حصولها من النظر نظرية لأئتها ترتبت على النظر وحال حصولها بالبداهة بديهية لأنها لم تترتب على نظر • رابعاً : إن هذا التعريف يخرج منه العلم البديعي المتوقف على العلم النظرى إذ يصدق على هذا العلم البديعي ائله محتاج الى النظر بواسطة توقفه على العلم النظري كالعلم بأن النفوس حادثة الموقوف على اثبات امكانها فانةً امكانها يحتاج الى برهان لكنه اذا ثبت امكانها علم بالبداهة حدوثها لأن الحادث ما احتاج في وجوده الى الغير • ــ وجوابه ــ منحصر بأحد أمرين اماً الالتزام بأنه نظري أو الالتزام بأن المتبادر من التعريف هو عدم توقف الحصول على النظر في حد ذاته وهنا الحصول قد توقف عليه بالواسطة. خامساً : انَّ العلم قد يكون بديهيا بالنسبة الى شخص ونظريا بالنسبة الى آخر كحدوث العالم فقد دخل في تعريف البديهي ما هو نظري وبالعكس \_ وجوابه \_ إن البداهة والنظرية من الأمور الاعتبارية فهي تختلف باختلاف الاعتبارات والاضافات وقد تقرر في محله أن قيد الحيثية معتبر في تعريف

الامور الاعتبارية وإن لم يذكر فيه • كيف والعلوم الكسبية كلها تحصل لصاحب القوة القدسية بلا نظر فيصدق عليها التمريف للبديهي وحينئذ فلا يبقى شىء من العلوم نظريا لو تم ذلك •

وسادسا : اندَّ البديهي كما ذكره المنطقيون في مواد الأقيسة هو العلم الأولي كالكل أعظم من الجزء وقد عردًفوه بما يكفي تصورُ طرفيه مع النسبة الجزم به فكيف يعربُّف بالتعريف المذكور • ــ وجوابه ــ اندَّ البديهي في في صدر كتبهم يطاق على ما رادف الضروري بخلاف اطلاقه هناك فائه يخص بخصوص العلوم الأولية •

وسابعاً: اندَّ التصديق البديهي قد يحتاج الى النظر فيما اذا كانت أطرافه نظرية فيكون تعريف البديهي غير شامل له • ـ وجوابه ـ اندَّ التصديق المذكور عند من قال بتركبه ليس ببديهي لأن أجزاءه قد توقفت على النظر واذا توقف الجزء على شيء فقد توقف الكل عليه واماً عند من قال ببساطة التصديق فالتصديق المذكور لم يتوقف على النظر بذاته بل بواسطة شروطه • وقد عرفت اندً التوقف بالواسطة على النظر لا يشمله تعريف البديهي •

# تعريف النظري

(عرتخوا النظري بالعلم الذي يتوقف حصوله على نظر وكسب ) • ويرد عليهم ايرادات خمسة •

أولاً: اندَّ التصورات والتصديقات لا يتوقف حصولها على النظر والكسب لأن صاحب القوة القدسية تكون الاشياء كلها بديهية عنده وكل إنسان يمكنه أن يحصل القوة القدسية بالمجاهدة النفسانية والرياضة القلبية فاذن كل إنسان لا تتوقف تصويراته وتصديقاته على النظر لأنه يمكنه أن يحصلها بالقوة القدسية وهي ممكنة له • ــ وجوابه ــ ما عرفته منا من أن المراد بالتوقف هو الترتب لا امتناع الحصول إلا به وهذا المعنى متعارف ارادته من التوقف فائه يقال : هذا المعلول متوقف على هذه العلة مم أنه له علة أخرى تقوم مقامها •

وثانيًا وثالثًا ورابعًا وخامسًا بما ورد على تعريف البديهي ثانيًا ورابعًا وخامسًا وسابعًا فراجها •

### الدليل على نظرية بعض التصورات والتصديقات

( استدلوا على أن بعض التصوئرات والتصديقات نظرية بأثها لو كانت جميعها بديهية لما جهلنا شيئا منها واللازم باطل بالوجدان فالملزوم وهو بداهة جميعها باطل مثله ) . ويرد عليهم ايراد واحد .

وهو: إنا نمنع من الملازمة لأن الجهل لا ينافي البداهة فقد يكون الشيء بديهيا ولا يتوقف حصوله على نظر ولكنه مجهول لنا لتوقف حصوله على المحدس أو التجربة أو الاحساس ونحو ذلك فالصواب أن يقال اثها لو كانت جميعها بديهية لما احتجنا في تحصيل بعض الأشياء الى نظر مع انا بالوجدان نحتاج الى ذلك في بعض الأشياء واشتهر الجواب عنه و بأن المتبادر من الجهل هو الجهل المحوج الى النظر فانه النرد الكامل والكلي عند الاطلاق يتبادر منه الفرد الكامل و ولا يخفى ما فيه فانة الفرد الكامل لا يتبادر من الاطلاق ، مع انا لا نسلم أن المذكور هو الفرد الكامل .

## البرهان على بداهة بعض التصورات والتصديقات

(استدلوا على أنة بعض التصوئرات والتصديقات بديهية بأمرين بالبداهة وبأنها لو كانت جميعها نظرية للزم عند اكتساب أحدها الدور أو التسلسل واللازم باطل لأن الدور يستلزم توقف الشيء على نفسه وحصوله قبل حصول تفسه والتسلسل يستلزم استحضار ما لا نهاية له وهو محال فالملزوم وهو كون جميعها نظرية باطل مثله) • ويرد عليهم أيرادات سبعة: أولا أن البداهة إنسا تنفع مدعيها وإلا فللخصم أن ينكرها • وجوابه ب أن البداهة إنسا تنفع مدعيها وإلا فللخصم أن ينكرها • لأن المكابرة تسد باب المناظرة ولذا تراهم يستدلون بالبداهة والوجدان في مقام المناظرة ويعدون إنكارها مكابرة • واماً جاهل بما أنكره فيفهم معناه ليرجع الى نفسه ويعدل عن انكاره • واماً غافل عن بداهته لشبهة عرضت ليرجع الى نفسه ويعدل عن انكاره • واماً غافل عن بداهته لشبهة عرضت لا يتصوئر في حق أحد اثه لا يعلم وجود بديهي في معلوماته التصورية والتصديقية ومن أنكر ذلك كان معانداً فيعرض عنه •

وثانيا : اندَّ الشرطية اعني ( لو كانت جميعها نظرية للزم الدور أو التسلسل ) غير مسلمة لجواز ان تكون جميع التصديقات نظرية وتكتسب من تصوير بديعي وبالمكس ألا ترى أن تصور اللازم والملزوم قد يوجب التصديق باللزوم فهذا الدليل لا يثبت أن البعض من كل من التصور والتصديق نظريا • ـ وجوابه ـ ان التصورات لا يمكن كسبها من

التصديقات ولا العكس لأن كل منهما حقيقة مباينة للأخرى ولابد من العلاقة بين العلة والمعلول وإلا لكان كل ثيء علة لكل ثيء بل والسنخية بينهما و والجزم باللزوم في المثال المذكور من جهة أنه بديهي لا اثله نظري اكتسب منهما و هذا مع انه قد قبل بأن ما يكتسب به التصور لابد وان يكون تمريفا والتعريف لابد وأن يكون مقولا على المعرف والتصديق لا يقال على التصور وبعبارة اخرى ان كاسب التصور اما ذاتي أو عرضي ولابد وان يكون محمولا على الشيء و ولا يخفى ما فيه فان مدعي كسب التصور من التصديق يمنع اشتراط الحمل في الكاسب كيف و ابن سينا قد جوز التعريف بالأجزاء الخارجية ان قلت : إن التصديق بالنتيجة جوز التعريف بالأجزاء الخارجية الموضوع والمحمول وقلنا: إن التصديق بالنتيجة القضايا والقضايا موقوف على تصور الموضوع والمحمول وكون التصديق بهما بالنتيجة إنما اكتسب من التصديق بالصغرى والكبرى وكون التصديق بهما موقوفا على تصور الموضوع والمحمول لا يوجب اكتسابه منهما و

وثالثا: ان الخصم الذي يدعي نظرية جميع التصورات والتصديقات له أن يقول: ان الشرطية وبطلان اللازمواطرافهما كلها نظرية فيحتاج في معرفتها الى الدور والتسلسل وهما محالان فتكون مقدمات هذا الاستدلال مجهولة لنا ومع الجهل بها فلا يصبح الاستدلال بها على المدعى • وجوابه - أن نفس حكمه بأن هذه المقدمات نظرية لابد فيه من تصور اطرافه والتصديق بالنسبة الموجودة فيه وحينئذ فان كانت بديهية فقد ثبت المطلوب وهو ان بعض التصورات والتصديقات بدهي وإلا فلابد ان ينتهي هذا الحكم الى إمر بديهي عنده وإلا لما اكتسبه مع أنه قد قبل بأن هذه المقدمات معلومة

لنا بلا شبهة فيتم الاستدلال بها قطعا • ولا يخفى الله للمكابر أن يمنع من معلوميتها وحينئذ فليس للمستدل إلا السكوت •

ورابعا : اثه يجوز ان تنتي سلسلة الكسب في التصورات الى علم حضوري تصويري وفي التصديقات الى علم حضوري تصديقي والعلم الحضوري لا يحتاج الى كسب • ب وجوابه به بذلك يثبت المدعى إذ المدعى وجود علم بديهي يرجع اليه عند ارادة كسب العلم النظري نعم لو قلنا بمقالة المشهور من أن الحضوري لا يتصف بالبداهة ولا النظرية أو أنه ليس من العلم المنقسم الى التصوير والتصديق كان الايراد محكما إلا أن يمنع اكتساب التصوير والتصديق الحصولين من الحضورين لعدم السنخية ولا يخفى ما فيه فان السنخية موجودة وهو كون كل منهما من نوع واحد من تصوير أو تصديق •

وخامسا: إن الأشياء يجوز أن تكون جميمها نظرية ولا يلزم الدور ولا التسلسل عند الاكتساب لجواز انتهاء سلسلة الاكتساب الى التصورُر بوجه ما فانة كل شيء اذا توجه له العقل يتصوره بوجه ما ولو بكونه شيئا أو ممكنا الى غير ذلك من المفاهيم العامة • ــ وجوابه ــ إنا ننقل الكلام الى ذلك الوجه إذ لابد وأن يكون متصوراً وإلا لما تصورُر به غيره فان كان بديهيا فهو المطلوب من ثبوت انة البعض بديهي وان كان نظريا لزم الدور أو التسلسل •

وسادساً: ان الدّور والتسلسل فرع امكان النظر مع اته على تقدير نظرية الكل لا يمكن حصول النظر لأن الحركة الفكرية حركة اختيارية فلابد من تصوئرها بوجه ما والتصديق بفائدتها وعلى تقدير نظرية الكل يكون تصويرها بوجه ما والتصديق بفائدتها نظريين فننقل الكلام اليهما وهكذا و وجوابه \_ انا لو سائمنا ان الحركة الفكرية تحتاج الى التصوير بوجه ما والتصديق بالفائدة ولم نذهب الى ما ذكره بعضهم من انها غير اختيارية و أو ان اختياريتها بنفسها ويقتضيها حب الاستطلاع فلنا أن نقول بأن الدليل إنما ذكر لزوم الدكور والتسلسل على تقدير الحركة الفكرية وهي تستلزم امكان النظر إذ مع عدم امكانه والكل نظري لزم تعطيل الذهن وهو خلاف الوجدان و

وسابعاً : إن أردتم بلزوم استحضار ما لا نهاية له على تقدير نظرية الكل استحضاره دفعة واحدة فغير مسلئم فانة الافكار علل معدة لحصول المطلوب والمعدات لا يلزم أن تجتمع في الوجود دفعة واحدة كالخطوات المعدة للوصول للمطلوب وإن أردتم استحضارها في أزمنة غير متناهية فهو ليس بمحال لجواز أن يقال : إن النفس قديمة وليست بحادثة فتدرك أمورا غير متناهية يترتب عليها المطلوب • ــ وجوابه ــ إن استحضار ما لا نهاية له في تحصيل المطلوب محال سواء قلنا أن النفس حادثة أو قديمة لمدم الانتهاء الى ما هو حاصل في الذهن حتى يستند الاكتساب اليه فائه لو كانت جميع السلسلة نظرية لم يمكن حصول شيء منها اذ ليس هناك شيء يصح استنادها اليه سواء كانت النفس حادثة أو قديمة • ومن هنا يظهر دليل مستقل على عدم نظرية الكل . وحاصله ائه لو كان الكل نظريا لاستدعى الاحتياج الى الغير في الحصول في الذهن والفرض إنه ليس حاصل فيه شيء لأن الجميع نظرى وهذا نظير ما استدل به على وجود الواجب تعالى بأن الممكن لا يستقل بالوجود فلو انعصر الموجود بالممكن لزم أن لا يوجد

أصلاً لعدم استناد الممكن الى شيء موجود يوجد به ٠

## تعريف النظر

( اشتهر عندهم تعريف النظر الذي هو الفكر بأنه ترتيب امور معلومة لتؤدي الى مجهول ) • ويرد عليهم سبمة عشرة ايرادا •

أولاً: الله يخرج منه التمريف بالمفرد كالتمريف بالفصل فقط كقولنا الانسان ضاحك والأولى الانسان ناطق و وكالتمريف بالخاصة فقط كقولنا: الانسان ضاحك والأولى تمريف النظر بأنه ملاحظة المعقول لتحصيل المجهول • \_ وجوابه \_ سيجيء انشاء الله في جواب الايراد الخامس على تعريف القدماء للمعرف •

وثانياً \_ اتّه لا يمكن تحصيل المجهول إلا بعد تصويَّره بوجه ما وإلا لزم طلب المجهول المطلق وقد تقدم انه محال وحينئذ فلا يمقل ترتيب الامور لتوَّدي الى المعلوم ولو بوجه ما • ـ وجوابه ـ انّه ليس المراد به المجهول المطلق بل المجهول المتصويَّر بوجه ما والقرينة على ذلك هو حكم العقل باستحالة طلب المجهول المطلق •

وثالثاً: أنه لا يشمل افراد النظر اذا كان من المظنونات أو المخيلات أو المجليات إذ لم يكن فيها ترتيب أمور معلومة • ــ وجوابه ــ اند العلم يراد به هنا ما سبق في تعريفهم له وهو الصورة الحاصلة من الشيء عند العقل المقسم الى تصوئر وتصديق وهو يشمل جميع ما ذكر •

ورابما: اثنه يشمل الحدس لأنه عبارة عن اجتماع امور معلومة يحصل منها في الذهن أمر مجهول كما لو قبل لك: اندً زيدا قد مد يديه وأسبل رجليه وانقطع نفسه فائك تحدس بأنه قد مات فقد ترتبت أمور معلومة

وحصل منها أمر مجهول وهو موت زيد • ــ وجوابه ــ انــًا بالفكر وبالنظر سواء كان لتحصيل المجهول التصوري أو التصديقي تحصل للنفس حركتان ــ احداهما هو ملاحظة الصور المخزونة فيها لتميين ماهو مبدأ لتحصيل مطلوبها المحهول لدبها فما تراه مبدأ لتحصيله تأخذه وما لا تراه تتركه وهذه الحركة كما عرفت تكون بعد تصوير المطلوب المجهول وثانيهما ــ هي حركتها من تلك الصور المناسبة المعلومة لديها لتحصيل المطلوب المجهول بأن ترتبها ترتيبا مؤديا للمطلوب وتنتقل بالتدريج منها اليه وهذه الحركة تكون بعد ما تعين النفس الصور المناسبة للمطلوب • وخطأ النفس في الحركة الأولى كثيرًا ما يقسم برؤية المبادى الغير المناسبة للمطلوب مناسبة له والكاذبة صادقة والكافل لرفع الخطأ فيها هي قوانين المادة المسماة بالصناعات الخمس من البرهان والجدل والخطابة والشعر والسنسطة • وامنا الحركة الثانية فقلبلا مايقر فيها الخطأ بأن ترتب تلك المبادي ترتيبا فاسدا والكافل لدفعه قوانين الصورة من المعرِّف والحجة ، وأما الحدس فأنه لا يوجد فيه هذا الترتيب بين الملومات بل هو الانتقال الدفعي من المعلومات الى المجهولات بمعنى الله ليس فيه قصد توجه النفس لغرض تحصيل المجهول • أن قلت : أذا كان النظر عبارة عن هذين الحركتين فكيف يعريف بالترتيب مع انه الترتيب يكون لازما للحركة الثانية . قلنا : نعم والقدماء كانوا يعرَّفونه بالحركتين المذكورتين ولكن المتآخرين عدلوا عن ذلك فعر تفوه بالترتيب الذي هو لازم بحسب الوجود للحركتين المذكورتين دون القصد المذكور إذ لا يحمل عليهما وهما لا يحملان عليه حتى يقال : ائنه تعريف بالخاصة ولعل الحق مع المتقدمين إذ إن الحركة الاولى لو تحققت بدون الثانية كما قد يتغق ذلك يلزم أن يكون الشيء

بدهيا لمدم احتياجه الى النظر الذي هو الترتيب وهو باطل إذ يلزمه أن يرتفع الأمان من البديهيات لكثرة الخطأ في البديهي على هذا التقدير لما عرفت من كثرة الخطأ في الحركة الأولى .

وخامساً : إن هذا التعريف يدل على ان ً للنفس حال النظر تأثير وفعل مع ان ذلك لا يتم على سائر المذاهب فان عند الحكماء ان حصول العلوم كلها من المبدأ الفياض سواء منها المبادي أو المطالب فان النفس اذا استعدت أفاض عليها المبدأ النياض المبادي ثم إذا استعدت اتم استعداد بواسطة المبادي أفاض عليها المطالب فليس للنفس حال الفكر والنظر فعل وتأثير في شيء من الاشياء وعند الاشاعرة يكون حصول المطلوب عقيب ترتيب الأمور الملومة بجريان العادة بمعنى انَّ الله قد أجرى عادته على أن يوجد المطلوب بعد هذه الأمور المرتبة المعلومة. نعم يتم على مذهب المعتزلة من أنَّ حصول المطلوب بعد ترتيب الأمور المعلومة على سبيل التوليد من العبد الذي هو ايجاد العبد. عملاً بتوسط عمل آخر صادر منه كقطع الخشبة بواسطة تحريك المنشار • \_ وجوابه \_ انَّ التعريف لا يدلُّ إلا على أن الترتيب فعل من أفعال النفس وهو لا يعقل الشك فيه إذ الترتيب ليس إلا بتقديم بعض العلوم على بعض امًا أن تلك العلوم أوجدتها النفس أو المبدأ الفياض فليس في التعريف دلالة علمه كما اند حصول المطلوب عقسها أمر لا ينكر اماً أن الموحد له هو النفس أو المبدأ الفياض فليس في التعريف دلالة عليه •

وسادسا : الله ينتقض بترتيب الجزئيات المعلومة اذا أدت لمجهول مع أن ترتيبها لا يسمى بالنظر لأن الجزئي لا يكون كاسبا ولا مكتسبا . \_ وجوابه \_ الله سيجىء أن الجزئيات في التصديقات تكون كاسبة كقولنا : ( هذا زيد وزيد انسان فهذا انسان ) وهي من أقسام النظر واماً الجزئيات التي لا تكون كاسبة هي التي في التصورات وهي خارجة عن النظر لمدم التأدي الى المجهول نلتزم ائتها من النظر الذي وقع فيه الخطأ وسيجىء انشاء الله في مبحث ان الجزئي لا يكون كاسبا ولا مكتسبا ما ينفعك هنا ٠

وسابعاً: أنّه يشمل صورة ما اذا رتب بعض أجزاء التعريف أو بعض مقدمات الحجّة بأن ركب موضوعها ومحمولها ونسبتها ـ وجوابه ـ أن المراد ما أدى بنفسه وذاته لا بواسطة ضم شيء آخر اليه • وبعض أجزاء النظر إنما تؤدي بواسطة ضمها الى باقي الأجزاء • وبهذا تعرف خروج قياس المساواة من تعريف النظر فائه يؤدي بواسطة المقدمة الخارجية نعم هو مع المقدمة داخل في تعريف النظر • ولو فرض ائتها رتبت بخيال التأدية بذاتها فهو نوع من الفكر الذي وقع فيه الخطأ • ومن المعلوم أن تعريفهم هسذا بشمل الفكر الصحيح والخطأ •

وثامنة: أن العلم لفظ مشترك بين اليقين وبين الأعم منه ومن الظن وبين مطلق الصورة وبين الملكة واستعمال اللفظ المشترك في التعاريف غير جائز ه وجوابه ـ إن المشترك يصح أخذه في التعاريف اذا نصب قرينة على ارادة واحد معين منها كما فيما نحن فيه حيث فمروا العلم بمطلق الصورة وقسموه الى التصور والتصديق فان ذلك قرينة على ارادة المعنى المذكور في مورد استعماله •

وتاسماً: انه النظر غالباً يكون مركباً من أمرين جنس وفصل أو خاصة فلا يكون فيه ترتيب أمور ٠ ـ وجوابه ـ انه الجمع عند المنطقيين يستعمل في الأكثر من الواحد حتى صار ذلك اصطلاحًا لهم يعرفون به ٠

وعاشرا: اند التنبيهات على البديهيات المجهولة فيها ترتيب لامورم معلومة لتؤدي الى أمر مجهول بالفعل لدينا • ــ وجوابه ــ اند المراد الجهل الكامل وهو يختص بالنظري دون البديهي ولا يخفى ما فيه لأن المجهول يشمل الجميع على نحو الحقيقة والأولى في الجواب أن يقال: اند بالتنبيه على البديهي المجهول لا يوجد ترتيب بل إنها هو انتقال دفعي اليه وإلا لما كان بديهيا •

والحادي عشر أن النظر لو كان ترتيب أمور معلومة لزم أن تنوجه النفس لتلك الامور التي وقع فيها النظر حال التأدية للمجهول لأن المجهول إنما يستفاد من مجموعها لا من بعضها وتوجه النفس قصدا الى أمور متعددة في آن واحد يشهد الوجدان ببطلانه • ــ وجوابه ــ حررتاه مفصلاً في جواب الاشكال الخامس عشر على تعريف القياس •

والثاني عشر: أندً النظر كيف يؤدي الى المجهول مع اثنا نراه قد يخطأ • وبعبارة أوضح ان وجدان الخطأ في النظر يوجب التشكيك في كل نظر وفكر لاحتمال اثه من النظر الذي وقع فيه الخطأ • ــ وجوابه ــ اثه عند النظر لا يحتمل الخطأ ويعتقد الناظر اثله صحيح فلا يتطرق هــذا الاحتمال اله •

والثالث عشر: اندَّ أقرب الأشياء للانسان والمهرها لديه هو هويته التي يشير اليها كل أحد بقوله: أنا وأنت ولم يكن النظر مفيدا للعلم بها حتى كثر اختلافهم فيها فأكثر المعتزلة وجمع من الاشاعرة ذهب الى أشها هذا الهيكل المحسوس و وذهب أكثر القدماء الى ائتها جسم نوراني ساري في

هذا الهيكل سريان ماء الورد ، وذهب العرفاء وقسم من الحكماء انتها النفس الناطقة واذا كان حال أقرب الأشياء الى الانسان لم يدرك بالنظر فكيف بما هو أبعد منه ، وجوابه – اندً ما ذكر لا يدل على عدم حصول العلم بالنظر فاندً هؤلاء كلهم قد أدى نظرهم الى العلم بما ذهبوا اليه غاية الأمر اندً بعضهم قد وقع الخطأ في نظره بسبب اختلال بعض الشرائط المعتبرة في النظر الصحيح ،

والرابع عشر: ان النظر لا يفيد العلم أصلا لأن افادته له اما ضرورية أو نظرية والأول باطل لأنه لو كانت ضرورية لما وقع فيه اختلاف العلماء مع ان السامنية أنكروا إفادته للعلم مطلقا وجمع من الفلاسفة في خصوص الالهيئات والطبيعيات حتى تقلوا عن (ارسطو) انه قال : لا يمكن تحصيل اليمين في الالهيئات وان الفاية القصوى الأخذ فيها بالأولى والأقرب و والناني باطل أيضا لأنه لو كان نظريا لافتقر الى نظر آخر يفيد العلم بأن الحاصل بعد النظر علم وهلم جرا فيتسلسل ٥ - وجوابه - ان إفادة النظر للعلم بديهية وجدانية والاختلاف قد يقع في الضروريات لخفاء في تصورات بعض بديهية والعسر عليهم في تجريدها عن اللواحق المانعة عن ظهور الحكم كمض المفالطات في البديهيات و ثم أن ما ذكره الخصم لاثبات مدعاه هو نظر من الانظار فان أوجب العلم بدعواه فقد ثبت مطلوبنا وهو ان النظر يفيد العلم وإلا لكان ما ذكره لفوا لا يشر شيئا و

والخامس عشر: إن النظر مشروط بعدم العلم بالمطلوب وإلا لزم تحصيل الحاصل فلو كان النظر مفيدا للعلم ومستلزما له لما كان مشروطا بعدمه بداهة امتناع كون الملزوم مشروطا بعدم لازمه ٠ ــ وجوابه ــ ان معنى استلزام

النظر للعلم هو استتباعه للنظر بمعنى أندً العلم بالمطلوب يحصل بعد تمام النظر فالملزوم للعلم هو انتهاء النظر والمشروط بعدم العلم هو النظر قبل انتهائه .

والسادس عشر: اند الوجه المطلوب تحصيله بالنظر ان كان معلوماً لزم تحصيل الحاصل وهو محال و وان كان مجهولا الزم طلب المجهول المطلق و حوابه \_ إن الوجه كان مجهولا الكنه ليس بعطلق بل هو معلوم بوجه ما كما نعلم الروح بأنها شيء به الحياة والحس والحركة وأند لها حقيقة وهذه الأمور صفاتها فنطلب تلك الحقيقة المخصوصة بعينها بالكنه أو بوجه تمتاز به عما عداها و

والسابع عشر : بما إذا تعدد النظر فان؟ النظر الثاني والثالث لم يوصلا الى مجهول لأنه قد علم بالنظر الأول • ـــ وجوابه ـــ انشاء الله يجيء في تعرف المعرّف والحجة •

### الجزئي لا يكون كاسبا ولا مكتسبا

قالوا : (إن الجزئي لا يكون كاسبا لجزئي آخر ولا مكتسبا به لأن كل جزئي مباين للآخر فلا يصح أن يعرف به وهكذا الجزئي لا يكون كاسبا للكلي لأنه ان كان أعم منه فيلزم التعريف بالأخص للاعم وان كان مباينا له فلا يكون وجها له وهكذا لا يكون الجزئي مكتسبا بالكلي لأن نسبة الكلي للجزئيات متساوية فليس له اختصاص به حتى يكتسب به • وبتعبير أوضح : أن اشتراط المساواة بين المعرف والمعرفف يستدعي أن لا يكون الجزئي كاسبا ولا مكتسبا لأن الجزئي مع الجزئي الآخر بينهما تباين ومع الكلي اما عموم من مطلق أو تباين) • ويرد عليهم أحد عشر ايرادا •

أولا": اند الخاص اذا تصوير بالكنه فقد اكتسب به العام الذي هو ذاتي له • فالجزئي اذا تصوير بكنهه فقد اكتسبنا به الكليات التي تكون ذاتية له • ــ ويمكن الجواب عنه مضافا الى اند هذا هدم لاشتراط المساواة في التعريف اند الخاص اذا تصور بالكنه فلابد من تصور ذاتياته قبله لتوقف التصور بالكنه على تصور الأجزاء فيكون الكلي الذاتي متصورا قبل تصور الخاص فلو كان الكلي مكتسبا من الخاص لزم تقدم الشيء على نفسه وهو محال •

وثانياً: اند الاستقراء والتمثيل استدلال بحال الجزئيات على حال كئيها و والجواب عنه \_ أن مرادهم أن الجزئي بالنسبة الى التصورات لا يكون كاسبا ولا مكتسبا و والاستقراء والتمثيل إنما يكتسب بهما التصديق ولذا كانا من أقسام الحجة و يشهد على ان مرادهم هو ذلك اختصاص استدلالهم المذكور بالتصور و إذ كون الجزئي مباينا لجزئي آخر أو أخص من الكلتي إنما عنع من الاكتساب التصوري به لا من الاكتساب التصديقي به وثالثا : ان الجزئي قد يكون كاسبا لاتفاقهم على إتتاج الشخصية في صغرى الشكل الأول بل وكبراه أيضا كما في قولنا : هذا زيد وزيد انسان ينتج هذا إنسان و وجوابه \_ ما عرفته من اختصاص هذه القاعدة بالتصورات دون التصديقات على أن فيما نحن فيه لم يكن الجزئي كاسبا بل القضة كانت كاسة وإنما كان الجزئي جزءا من الكاسب و

ورابعا \_ أن الجزئي قد كان مكتسبا حيث ان المنطقيين قد عرفوه في مقابل الكلي • \_ وجوابه \_ ان الكلام في مصاديق الجزئي وأفراده الثها لا تكونكاسبة ولا مكتسبة لا في مفهوم الجزئي فائه ليس بجزئي بل هو كلي • وخامسا: اته قد تعريف بعض الجزئيات كما في كتب التراجم فاته يقال : افلاطون كذا صفته فتذكر مشخصاته الخارجية وهكذا قد تذكر مشخصات النبي (ص) والأئنة (ع) • ب وجوابه ب ان ذلك لا يعرف منه إلا الكلي المتصف بهذه الصفات وامنا تمييز الجزئي بها فهو يحتاج الى قوة الحدس لا بالنظر والكسب فأحسن طريق لنا في إدراك الجزئيات هو الادراك بالحواس وبهذا تعرف أن عقولنا عاجزة عن إدراك شخصه تعالى •

وسادسا : ان الجزئي قد يكون كاسبا لجزئي آخر فان إدراك صوت خاص موجب لادراك السبان خاص وكادراك المرئاة الموجب لادراك الوجه وكادراك الشيء من ادراك طعمه • \_ وجوابه \_ إن هذه الأمور لو لم تكن مدركة سابقاً لما ادركت فعلا من هذه الاشياء فهذه الاشياء لا تحصل مجمولا وإنما تلفت النظر الى معلومات النفس •

وسابعاً: الله اذا كان مركب خارجي محسوساً وكان مستوراً بشيء وازيل الستر عن أجزائه تدريجاً فائه يحصل من إدراك أجزائه على سبيل التدريج ادراكه نظير الحد التام فائه يحصل من العلم بالأجزاء مفصلا " العلم بالكل اجمالا " ومن هذا الباب حصول ادراك الكلمة المسموعة من إدراك مروفها وإن قلت: هذا ليس بنظر حتى يكون كسبا وقلنا: الله نظر لانه ملاحظة المعلومات على وجه التفصيل ووقع الترتيب بينها وكان الانتقال فيها من الملاحظة التفصيلية الى الاجمالية فالقول بأن الحد التام كاسب دون هذا تحكثم وقد نقل عن المحقق الطوسي (ره) التحديد بالأجزاء الغير المحمولة كتحديد البيت بالسقف والجدران فاذا سمئى الانتقال من مفهوم السقف والجدران الى يكون الانتقال السقف والجدران الى يكون الانتقال السقف والجدران الى يكون الانتقال

من الاحساس بأجزائه الشخصية الى الاحساس بالبيت الشخصي تحديداً ونظرا ، هذا مع ما ذكروه من أن النفس أول ما تدرك الجزئيات بآلاتها ثم تتنبه لما بينها من المشاركات والمباينات ثم تدرك منها بتوجه العقل أو بالتجربة أوائل العلوم الضرورية ثم النظريات منها ، ولا شك أن هذه التأدية بطريق النظر لأن فيها تحصيل المجهول من ملاحظة المعلوم ، ودعوى أن فيما ذكر من البيت والكلمة ادراك الأجزاء عين إدراك الكل لا الله هناك ادراكان أحدهما للأجزاء والآخر للكل ، فاسدة لوضوح ان تصور كل جزء غير تصور الكل ، ودعوى ان هذا ليس بنظر بل هو استلزام إحساس لاحساس آخر فان النظر ان يكون الاحساس مرآة ووجها للاحساس بشيء آخر كالحد والرسم فائه وجه للمعرث وفيما نحن فيه لم يكن المذكورات وجها للمكتسب بها بل هي من قبيل العلل لمعلولاتها في الذهن ، فاسدة فان النظر بنحو الاستلزام والعلة للوجود الذهني ألا ترى ان القياس علة لوجود النظر بنحو الاستلزام والعلة للوجود الذهني ألا ترى ان القياس علة لوجود النظر بنحو الاستلزام والعلة للوجود الذهني ألا ترى ان القياس علة لوجود النظر بنحو الاستلزام والعلة للوجود الذهني ألا ترى ان القياس علة لوجود النعني ألا ترى ان الله الميس وجها لها ،

وثامنا : اتّه كما جاز ضم العامين من وجه بعضهما الى بعض ويكسب بهما النوع كما في تعريف الخفاش بالطائر الولود كذلك يجوز ضم الكليات بعضها الى بعض الى أن تنتهي الى صورة جزئية وينتقل منها الى الجزئي فاند الجزئي هو ضم كليات بعضها الى بعض • \_ وجوابه \_ ان الجزئي ليس مجرد ضم كليات بعضها الى بعض بل لابد من ضم التشخص اليها وإلا فلم يمتنع فرض صدقه على كثيرين ولذا قالوا : إن المتشخص لا يحد لأن معرفته لا تحصل إلا بتعيين مشخصاته بالاشارة اليها ونحوها كالتعبير باسم العلم أو الاشارة •

وتاسعاً: أن الجزئي مركب من الماهية والتشخص فلم لم يعرّف بما يفيد تصورُّر الأمرين بأن يذكر مميزات الماهية عن جميع ما عداها وهكذا مميزات ذلك التشخص عما عداه بحسب الوجود بذكر العوارض الملازمة له المختصة به لا أن يذكر ما يفيد تعيّنه وتشخصه فان ذلك لا يحصل إلا بالاشارة ونحوها .

وعاشراً: أتهم قد جوزوا التمريف بالأعم اذا كان مختصاً مصداقه بالأخص كنعريف الشمس بأنها كوكب نهاري • وعليه فيجوز تعريف الجزئي بالأعم منه اذا كان مساويا له بحسب الصدق فائه يفيد تمييزه عما عداه • إلا اللهم أن يقال: هذا كسب للكلي المنحصر به لا كسب للجزئي •

وحادي عشر: إنا قد نكتسب الكلي من الجزئي كمن لا يعرف البيفاء فنشير الى فرد منها فائته يعرف الكلي للبيفاء من إدراكه للفرد منها • وجوابه ـــ أنه لم يكف ذلك ما لم يدرك أغلب الأفراد فيرجم الى الاشكال السابع •

#### البسيط لا يكون كاسبا ولا مكتسبا

(قالوا: ان البسيط لا يكون كاسبا لأنه ليس له أجزاء حتى تترتب فيكتسب بها غيره ولا مكتسبا لأن كاسبه اماً عينه فيلزم توقف الشيء على نفسه ولا غيره لأن غيره ان كان بسيطا مثله لزم كسب البسيط لغيره وقد عرفت بطلانه وان كان مركبا فيلزم تركيب البسيط) • ويرد عليهم ايرادان: أولا : ان الفصل القريب والخاصة بسيطان مع الثهما كاسبان هذا مع ان للخصم أن يمنع الترتيب بالكسب ويعرف النظر بملاحظة المعلوم لتؤدي للمجهول • \_ وجوابه \_ ما ستعرفه انشاء الله من لزوم الترتيب في الكاسب في جواب الايراد الخامس على تعريف المعرتف وان الكاسب لا يكون هو

الفصل وحده ولا الخاصة وحدها .

وثانيا : أن البسيط يكون مكتسبا بالعوارض المختصة به فلا مانع من كسبه بالرسم • ــ وجوابه ــ ان مرادهم عدم اكتسابه بالكنه كما هو مقتضى دليلهم المذكور وسيجىء انشاء الله منا الكلام في ذلك في الاشكال على اختصاص معرفة الكنه بالحد التام •

# بيان العاجة الى المنطق وغايته

(أثبتوا الاحتياج الى المنطق بمقدمات ثلاثة: الأولى \_ ان العلم اما تصوير أو تصديق و الثانية \_ ان كل منهما اما أن يحصل بالنظر أو بلا نظر و الثالثة ان النظر قد يقع فيه الخطأ من الطالبين للصواب فان تملك تستلزم الاحتياج الى العاصم عن الخطأ وهو المنطق) و ورد عليهم ايرادات عشرة: أولا : ان الخطأ في الفكر تارة يكون ناشئا عن المادة وهو الأغلب وتارة عن الصورة وهو قايل جدا و والمنطق إنها يستعان بقواعده على رفع الخطأ من حيث الصورة و ومن البديهي ان الخطأ من ناحية الصورة في غاية القطة فلا يستدعي رفعه هذه العناية وهذا الاهتمام و وجوابه \_ ان الخطأ من جهة المادة ينتهي بالأخرة الى الخطأ من جهة الصورة وذلك لأن المبادي الأولية بديهية لا يقع فيها الخطأ أصلا فلو كانت صحيحة الصورة كانت المبادي الثانية أيضا صحيحة وهلم جرا فسلا يقع الخطأ حينئذ فيها أصلا والحاصل ان وقوع الخطأ في الفكر لابد أن يكون لفساد الصورة في سلسلة والحاصل ان وقوع الخطأ في الفكر لابد أن يكون لفساد الصورة في سلسلة الاكتسابات المنتهة الى المبادي الضرورية و

وثانيًا : انَّ العاصم عن الخطأ هو مراعاة المنطق لا نفسه وإلا لم يعرض

للمالم بالمنطق الخطأ وليس كذلك • ويشهد بذلك هو تعريفهم له بأنه آلة قانونية تعصم مراعاتها الذهن عن الخطأ في الفكر • وهذه المقدمات الثلاثة إنما تثبت الاحتياج الى مراعاة المنطق لا الى نفس المنطق • ـ وجوابه \_ مضافا الى المكان دعوى اند العاصم هو نفس المنطق والمراعاة شرط له • اند مراعاة الشيء الذي الشيء إذ مراعاة الشيء فرع الشيء اليها فقد احتيج الى نفس الشيء إذ مراعاة الشيء فرع وجوده فهي موقوفة عليه •

وثالثاً: الله يجوز أن تكون الفطرة الانسانية كافية لرفع الخطأ في النظر ولا يحتاج الى تدوين قانون المنطق • \_ وجوابه \_ عدم كفاية الفطرة الانسانية في ذلك لوقوع الخطأ من العلماء المتبحرين في الفكر مع أعمالهم لفطرتهم نعم من رزقه الله العصمة كالأنبياء والأوصياء كانوا في غنى عنه إلا انهم قليلون ونحن كلامنا في حاجة نوع الناس له •

ورابعة: ان الدليل قائم على عدم الاحتياج الى المنطق وذلك لأنه لو كانت قواعده بديهية لاستغني عن تعلمه ولو كانت كسبية لزم التسلسل أو الدور لأن المنطق مجموع قوانين الاكتساب فاذا فرضنا ان المنطق كسبي وحاولنا اكتساب قانون منه والفرض ان الاكتساب لا يتم إلا بالمنطق فيتوقف إكتساب ذلك القانون على قانون آخر وهذا أيضا كسبي لأنه من المنطق وهلم جرا فيلزم الدور أو التسلسل • وجوابه \_ ائه يجوز ان يكون كله بديهيا خفيا فلا يستفنى عن تعلمه ، ويجوز أن يكون بعضه بديهيا كالشكل الأول والبعض الآخر كسبيا كباقي الاشكال الأربعة يكتسب من ذلك البديهي ولو سلم ائه كله بديهي أولي فهو إنما يثبت الاستفناء عن تعلمه ولا يثبت عدم الاحتياج اليه •

وخامساً: اثنا نعنع استنزام وقوع الخطأ للاحتياج الى المنطق وذلك لأن الخطأ إنما يكون في الأفكار الخاصة الجزئية في قضايا خاصة وهو لا يستنزم إلا معرفة الطرق الجزئية الفكرية للكسب لا معرفة الطرق الكلية للكسب التي هي المنطق فمثلاً حدوث العالم يستنزم معرفة اند قضية كل متغير حادث منتج لهذه النتيجة وليس يلزم معرفة اند الصغرى الموجبة مع الكبرى الكلية في الشكل الأول منتجة ٠ ـ وجوابه اند تلك الجزئيات لا تنحصر في عدد فالعلم بخصوصها تعصيلاً متعسر بل متعذر لعدم تناهي الجزئيات فلابد من العلم بها بوجه عام شامل لها وهو العلم بالكليات الذي هو المنطق ٠

وسادسا: ان هذه المقدمات الثلاثة لا تثبت الاحتياج الى المنطق وإنما تثبت الاحتياج الى عاصم عن الخطأ وليس العاصم منحصرا بالمنطق لجواز أن يكون قانونا آخرا عاصما من الخطأ غير المنطق • وجوابه ان الله المراد بكون المنطق محتاجا اليه في العصمة هو ان العصمة مترتبة عليه لا ان العصمة لا تحصل بغيره فالاحتياج اليه باعتبار ائه أحد الأسباب الموجبة للعصمة وهذا نظير أن يقال: اني محتاج للماء لرفع العطش مع ائه يمكن رفع العطش بغير الماء مضافا الى ان المراد بالمنطق هو القانون العاصم عن الخطأ فكل ما فرض ائه قانون عاصم فهو من المنطق مضافا الى اثنا لم نجد بالاستقراء قانونا عاصما غير المنطق •

وسابعاً: إنما تلزم الحاجة الى المنطق اذا لم يكن طريق آخر الى تحصيل المطالب العلمية غير الفكر ، وقد سبق ائه يوجد طريق آخر لتحصيلها وهو تخلية النفس من الشواغل والتوجه الى المبدأ الفياض ليفاض عليه الحقايق العلمية • \_ وجوابه \_ عين ما صبق في الجواب عن الاشكال السادس • مضافاً الى اندَّ مثل هذا الشخص لم تكن العلوم بالنسبة اليه نظرية حتى تحتاج الى الفكر وكلامنا فيمن كانت العلوم بالنسبة اليه نظرية فائه محتاج الى الفكر والى العاصم عن الخطأ فيه •

وثامنا : اند اثبات الاحتياج الى المنطق لا يتوقف على بيان المقدمة الأولى وهي تقسيم العلم الى تصورُ وتصديق إذ يكفي في اثبات ذلك هو كون بعض العلم نظري يقع فيه الغطأ ٥ ـ وجوابه ـ ان المراد اثبات الاحتياج الى كلا جزئي المنطق أعني مباحث التصورات ومباحث التصديقات فلو لم يقسم العلم الى التصور والتصديق وبين كون كل منهما يكون نظريا يقع فيه الغطأ لم يثبت احتياج الناس الى كلا جزئي المنطق لاحتمال ان التصورات كلها بديهية والتصديقات نظرية أو بالعكس وحينئذ فيكون المحتاج اليه أحد جزئي المنطق فقط ٥

وتاسما : اند وقوع الخطأ لا يستلزم الاحتياج الى القانون العاصم لجواز أن يكون تمييز الخطأ عن الصواب بديهيا حاصلا بمجرد الالتفات الى الرأي وملاحظة الله صحيح أو فاسد وحيئذ فلابد لنا من ضم مقلمة رابعة لتلك المقلمات الثلاثة وهي اند تمييز الخطأ عن الصواب أيس يحصل بمجرد الالتفات و وجوابه \_ ان هذه المقلمة معلومة واضحة وإلا لم يقم الاختلاف بين العقلاء ولذا أهملها القوم و ولعل نفس اثبات وقوع الخطأ يدل على عدم حصول التمييز و بمجرد الالتفات و

وعاشرًا : ان كثيرًا من الأنظار والأفكار لم يقع فيها الخطأ مع أن أربابها لم يراعوا المنطق • كيف وقبل المنطق كان للفلاسفة آراء وأفكار لم يخطئوا فيها فلو كان المنطق محتاجاً اليه لما استغنوا اولئك عنه • \_ وجوابه \_ ان ذلك اماً بالصدفة والاتفاق أو بالعاصمية الالهيئة نظير من لم يلحن ولم بعرف النحو ونحن كلامنا بالنسبة الى عامة المقلاء الذين لم يبرح الخطأ عن أفكارهم • على أن عولاء قد اعملوا قواعد المنطق دون الالتفات اليها كما يعمل بقواعد الصحة دون الالتفات اليها فالاحتياج الى نفس المنطق موجود فيهم •

# تعريف المنطق

(عرئفوه بأنه آلة قانونية تمصم مراعاتها الذهن عن الخطأ في الفكر ) • ويرد عليهم سبعة ايرادات •

أولاً: اندَّ الآلة هي الواسطة بين الفاعل ومنفطه في وصول أثره اليه والمنطق ليس بآلة بين العقل والمطالب الكسبية لأن العقل ليس بفاعل ولا مؤثر في المطالب الكسبية وإنما هو قابل لها ٥ ــ وجوابه ــ اندَّ المنطق واسطة بين العقل ومبادي المطالب الكسبية لأنه يرتبها بواسطة المنطق لتحصيل المطالب منها والترتيب أثر للعقل ٥

وثانيا: ان المنطق مجموع قوانين كثيرة فكيف يعرقف بالقانون • ـ وجوابه ـ ان هذا إنما يرد على من عرقه بالقانون لا بالآلة فان مجموع القوانين تكون آلة للاكتساب الصحيح لا بعضها إذ من لاحظ بعضها لا تحصل له المصمة عن الخطأ في الفكر •

وثالثا : ان المجاهدة النفسانية أيضا عاصمة للذهن عن الخطأ فالتعريف يدخل فيه النير ٥ ــ وجوابه ــ نعم ولكن المجاهدة ليست بآلة قانونية وقواعد كلية بل هي قوة تحصل للنفس فتنكشف بها الحقائق من دون حاجة للفكر نظير بعض الفطر السليمة والتأملات الدقيقة .

ورابعاً: انَّ المنطقيين قد يعرض لهم الخطأ فلو كان المنطق عاصما لعصمهم عن الخطأ • ـ وجوابه ـ انَّ خطأهم لعدم رعايتهم لقواعده على الوجه الصحيح في الترتيب والهيئة •

وخامسا: ان المنطق علم • والآلة نفس المعلومات فيكون تعريفا بالمباين ولذا ترى الأصوليين عرتفوا الاصول بالعلم بالقواعد لا بنفس القواعد وهكذا النحويون • \_ وجوابه \_ مضافا الى أن أسماء العلوم تطلق على نفس القواعد والمسائل في باب المقديمة • لا نسلتم ان الآلة هي نفس المعلومات بل هي العلم بالمعلومات •

وسادسا: ان العصمة لفظ مشترك بين عدة معاني منها الوقاية عن الخطأ و والالتجاء و والمقد و والامتناع و واستعمال اللفظ المشترك في التعريف معيب عند أهل النظر و \_ وجوابه \_ انه لا مانع من استعمال المشترك اذا كانت قرينة تعين المعنى وذكر الخطأ في التعريف يعين ارادة ( الوقاية ) من لفظ العصمة و

وسابعاً : ان المنطق صناعة لأن كل علم عندهم يتعلق بكيفية العمل فهو صناعة والمنطق يتعلق بكيفية عمل ذهني فكيف جمل آلة • \_ وجوابه \_ ائه لا مانع من أن يكون صناعة بالاعتبار المذكور وآلة بالاعتبار المتقدم • حقيقة كل علم

(قالوا: حقيقة كل علم مسائله لأنه قد حُصلت تلك المسائل أولاً ثم وضع آسم العلم بأزائها فلا تكون له حقيقة وراء تلك المسائل وعليه فعمرفته

بحسب حده لا تحصل إلا بالعلم بجميع مسائله وليس ذلك مقدمة للشروع فيه وإلا لزم تقدم الشيء على نفسه فالمذكور في صدر الكتب رسما للعلم لا حدا له ) . ويرد عليهم سبعة ايرادات :

أولاً : اندَّ جعل حقيقة العلم المسائل فقط ينافي ما ذكروه من اندُ أجزاء العلوم ثلاثة الموضوع والمبادي والمسائل ــ وقد اشتهر الجواب عنه ــ بأن عدد الموضوع والمبادي من أجزاء العلوم على سبيل التسامح باعتبار أندً المسائل موقوفة معرفتها عليها وهو لدى الحقيقة إلتزام بالاشكال و ويمكن الجواب عنه بأندُ الأجزاء أعم من الأجزاء المقويمة وغيرها و والمسائل هي الإجزاء المقويمة فقط فاندُ المركبات الاعتبارية كالصلاة لها أجزاء مقومة كالركوع وأجزاء غير مقويمة كالقنوت فمرادهم بأن أجزاء العلوم ثلاثة أعم من المقومة وغيرها ولا ينافي ذلك كون المقويمة هي خصوص المسائل و معامكان أن يقال اندُ المسائل هي حقيقة العلم فقط وما عداها أجزاء مشخصة له و والذي يدل على اندُ المسائل هي نفس حقيقة العلم اثما إن وجدت مع تلك المبادي أو بدونها كان العلم موجودا وإلا فلا و

وثانيا : ان مسائل العلوم تنزايد يوما فيوما فان العلوم والصناعات إنها تتكامل بتلاحق الإفكار فكيف يقال : ان المسائل قد حصلت أولا ووضع اسم العلم بأزائها • م واجيب بأن المسائل لوحظت إجمالا بأن لوحظت بوجه عام ثم وضع اسم العلم بأزائها بأن كان اللفظ والمعنى شخصيين • وآلة الواضع مفهوم كلي يندرج فيه المسائل الموجودة والتي ستوجد بعد كما إذا قدر للرجل ابنا ثم وضع الاسم بأزائه ب وفيه ما لا يخفى به فان الموضوع له إن كان هو المسائل لا بشرط فلابد أن يكون

معنى كليا يندرج فيه البعض والجميع وحينئذ فيكون ذلك المعنى الكلي هو حقيقة العلم لا نفس المسائل الخارجية وإن كان الموضوع له المسائل بشرط لا فما يلحق بها ليس من العلم • إلا اللهم أن يقال : اند الوضع عام والموضوع له خاص نظير أسماء الاشارة بأن يكون الموضوع له المسائل المجتمعة أي مقدار كانت •

وثالثا: اند أسماء العلوم قد تطلق على الملكات وعلى التصديقات بالمسائل فهي بهذه المعاني ليس حقيقتها المسائل • \_ وجوابه \_ اند مرادهم العلوم المدونة التي تدرس الأن الكلام فيها ولأن المقدمة وضمت لها • والملكات والتصديقات ليست هي المدونة وإنما نفس المسائل هي المدونة • ورابعا: اند الحد إنما يكون بالأجزاء المحمولة وهي الجنس والفصل • والمسائل أجزاء غير محمولة على العلم إذ هي ليست بجنس والا بفصل للعلم \_ وجوابه \_ انكه سيجيء انشاء الله في مبحث المعرقة الذي المركبات الاعتبارية تحمل أجراءها الخارجية مجتمعة عليها حيث لا حقيقة لها وراءها •

وخامساً: اندَّ العلم بالمسائل هو التصديق بها ومعرفة العلم بحدَّه تصويُره والتصور لا يستفاد من التصديق فلا وجه لقولهم اندَّ معرفة العلم بحسب حده لا تحصل إلا بالعلم بجميع المسائل • ــ وجوابه ــ اندَّ بالتصديق بالمسائل يحصل تصويُرها فمن تصورها حصل له تصويُر العلم •

وسادسا: ان معرفة العلم بحده ليست منحصرة بالعلم بجميع مسائله الأن الحد منه ناقص ويكفي فيه معرفة الشيء ببعض ذاتياته نعم معرفته بحسب حده التام يلزم منها العلم بجميع مسائله وذاتياته • ـ وجوابه ـ ان تقسيم الحد الى التام والناقص إنها هو في حدود الماهبات التي لا تنميز

أجزاؤها بالوجود الخارجي بأن كانت لها وحدة حقيقية كالانسان لا في حدود الماهيات المتميزة أجزاؤها في الخارج بأن كانت لها وحدة إعتبارية فانءً معرفتها لا تكون إلا بجميع أجزائها إذ بعض أجزائها يكون أمراً مبايناً لها •

وسابعا: ان مقتضى ما ذكروه أن يكون العلم جزئيا لأنه موضوع لأجزاه مجتمعة نظير وضع زيد لأجزائه المجتمعة فلا يمكن اكتسابه لأن الجزئي لا يكون كاسبا ولا مكتسبا فلا يمكن تحديده حتى بمسائله ٥ ـ وجوابه لن العلم بهذا المعنى يكون جزئيا اعتباريا والقاعدة إنما هي في المركتب الحقيقي مع أن العلم كلي باعتبار تشخصات أجزائه فان مسائله قد تتشخص بهذا التدوين وقد تتشخص بتدوين آخر ١ إن قلت: ان اسم العلم اذا وضع لنفس المسائل فنفسها غير متعددة ولو تعدد تدوينها ٥ قلنا: ان تص الكلي لا تعدد وإنها يتعدد مشخصاته ٥

### موضوع علم المنطق

(قالوا : إنـَّ موضوعه المعلوم التصوري من حيث الله يوصل لمطلوب تصوري والمعلوم التصديقي من حيث انه يوصل لمطلوب تصديقي ) • ويرد عليهم أحد عشر ايراداً •

اولا : اثه يبحث في هذا العلم عن أحوال الجنس وأحوال الموضوع والمحمول وهي غير موصلة وإنما الموصل هو المعرّف والعجئة • ــ وجوابه ــ ان الأشياء كما يتوصل بعض في الوجود الخارجي كما يتوصل بالنار الى الاحراق كذلك الأشياء يتوصل ببعضها الى بعض في الوجود الذهني كما يتوصئل بالمعلومات الى المجهولات التصورية والتصديقية • ومن البديمي اثد لابد من المناسبة والعلاقة المخصوصة بينهما كما بين العلة والمعلول في

الوجود الخارجي وإلا لتوصل بكل معلوم الى كل مجهول لعدم الترجيح بلا مرجح • وحيث انـًا هذه المناسبة لا يمكن الاطلاع على جميع مواردها بنحو الجزئية بأن نطَّلم انَّ في هذا المعلوم مناسبة وفي ذلك مناسبة لعدم تناهيها كان اللازم أن نطُّتُلم عليها على نحو الكلية • وحيث ثبت أن الاطلاع على المناسبة الموجبة للايصال إنما يكون بنحو الكلية ولم يكن ما يميّز المعلومات التي توجد فيها تلك المناسبة والعلاقة الخاصة عن غيرها سوى كليات تعرض على المعلومات بشرط الوجود الذهنى كالجنسية والفصلية والصغرى والكبرى ونعوها وجب البحث في هذا العلم عن تلك الكليات وأحوالها لنستطيع تمييز الموصل عن غيره فكل ما له دخل في تمييز الموصل ومعرفته يبحث عنه في هذا العلم سواء كان له دخل قريب كالمعرِّف والحجَّة وأحوالهما أو دخل بعيد كالصغرى والكبرى والجنس والفصل وأحوالها أو دخل أبعد كالموضوع والمحمول والمقدم والتالي والجنس البعيد والفصل البعيد وأحوالها • فالمراد بالحيثية في الموضوع هو ما كان له دخل في الايصال لا ما كان موصلاً بالفعل • وإن شئت قلت : انَّ الموصل هو ما يعصل المجهول فان حصَّله بنفسه بدون الاحتياج الى شيء آخر كالمعرِّف والحجة فهو موصل قريب وإن حصائله بشرط الانضمام الى شيء واحد كالجنس فائه لا يحصُّل المجهول إلا اذا انضم الى الفصل وكالصغرى أو الكبرى فائهما لا يحصلان المجهول إلا أذا انضم إحداهما الى الاخرى فهو موصل بعيد وان حصاله بشرط الانضمام الي آكثر كالموضوع فائه لا يحصل المجهول إلا اذا انضم الى المحمول ثم الى قضية اخرى وهكذا الجنس البعيد فائه اذا انضم الى الغصل البعيد فيحصل جنسا قريبا ثم ينضم الى فصل قريب فيحصل المجهول

فهو موصل أبعد •

وثانياً: اثنه أي حاجة لتقييد البحث عنهما بهذه الحيثية ولماذا لم يجعل المعلوم بنفسه هو الموضوع لهذا الفن • \_ وجوابه \_ الله المنطق لما كان لا يبحث عن أحوال المعلوم مطلقا ككونه جوهرا أو عرضا وكونه حقيقة الأثنياء أو شبحها وكونه موجودا في الذهن أم لا وإنما كان يبحث عن أحوال المعلوم من حيث الايصال كان قيد الحيثية لابد منه للاحتراز عن أحواله العارضة له من غير هذه الحيثية المذكورة •

وثالثاً: ان ين المنطق يبحث عن بعض المعلومات الغير الموصلة كالكليات الفرضية والكليات الممكنة الغير الموجودة ووجود الكلي الطبيعي وابهام الجنس وعلية الفصل للجنس واللزوم البين وغير البين وهي ليست لها دخل في الايصال • \_ وجوابه \_ ان البحث فيها كان على سبيل الاستطراد من جهة تتميم الصناعة بما ليس منها أو من جهة انها من المبادي التصورية أو التصديقية •

ورابعة: انه موضوع المنطق على هذا متعدد فيلزم أن يكون المنطق علمين • ــ وجوابه ــ انه موضوعه المعلوم والمعلوم التصويري والمعلوم التصديقي أقسام له وقد تقدم في موضوع مطلق العلم في الايراد الماشر ما ينفعك في المقام فراجعه •

وخامساً: اندَّ الايصال هو المبحوث عنه في علم المنطق لأنه المطلوب إثباته للمعلوم فكيف يؤخذ في موضوعه إذ مع أخذه في موضوعه يكون مغروض الوجود في العلم فلا يبحث عنه فيه لما عرفت من أندَّ موضوع العلم ما يبحث في العلم عن عوارضه لا عن نفسه • ـ وجوابه ـ بالنقض بعوضوع ما يبحث في العلم عن عوارضه لا عن نفسه • ـ وجوابه ـ بالنقض بعوضوع الطب حيث جعلوه بدن الانسان من حيث الصحة والمرض مع أنهما يبحث عنهما فيه وبعوضوع الطبيعي حيث جعلوه الجسم من حيث الحركة والسكون مع انهما يبحث عنهما فيه وبالحل انه هذه الحيثية اشارة الى الاستعداد في ذات الموضوع لترتب الفاية عليه فهي حيثية يقصد منها تحديد العوارض الذاتية التي يبحث في العلم عنها التي بها تترتب الفاية فهي ليست بجزم للموضوع بل إشارة الى الاستعداد المذكور وقد تقدم منا ذلك في مبحث تمايز الموضوعات ٠

وسادسا: اند الايصال عرض غريب للمعلوم لأنه يعرض عليه بواسطة الأخص وهو كونه تعريفا أو حجئة واللاحق بواسطة الأخص كما قرروه عرض غريب فلا يصح بحث المنطقي عنه • ـ وجوابه ـ ان كونه تعريفا أو حجئة واسطة في الثبوت فلا يوجب كون العرض غريبا وإنما يوجبه اذا كان واسطة في المروض • وما قيل في الجواب عنه من ائه ليس في المنطق مسألة محمولها الايصال فلا يبحث عنه في هذا العلم • باطل لأنه من مسائله ـ الحد موصل الى الكنه • والرسم موصل لامتياز الشيء عما عداه •

وسابعاً: اندَّ المعلوم لفظ مشترك بين الادراك والملكة والمسائل لأته مشتق من العلم ولا قرينة تعيِّن المراد منه مس وجوابه سلو سلمنا اندَّ لفظ العلم مشترك لكن لفظ المعلوم ظاهر في المدرك لوجود القرينة على ذلك وهي تقسيمه الى تصوير وتصديق فيما سبق ه

وثامناً: اندَّ موضوع المنطق الألفاظ من حيث دلالتها على المعاني كما ذهب اليه بعضهم فاندً المنطق يقال فيه الحيوان الناطق معرَّف والحيوان جنس و والناطق فصل و والضاحك خاصة و واندً العالم متغيَّر صغرى و وكل متغير حادث كبرى • واند المركتب منهما قياس • فمسائل علم المنطق يكون موضوعاتها الألفاظ باعتبار دلالتها على المعاني واند مصطلحات المنطقيين كانت بأزائها فتكون هي موضوعة للبحث عن عوارضها • ــ وجوابه ــ اند نظر المنطقيين ليس في الألفاظ واند تلك المصطلحات إنها هي أسماه للمعلومات من تلك المائفاظ وايراد الألفاظ ليس إلا لافادتها لتلك المعلومات بدليل اند المعلومات هي الموصلة الى المجهولات والألفاظ إنها توصل بتبعها ولو أمكنهم التمشيل بنفس المعلومات وحدها لما أنوا بالإلفاظ .

وتاسعاً : انَّ موضوع المنطق المعقول الثاني من حيث الايصال كما هو مذهب المتقدمين لا المعلوم من حيث الايصال كما هو مذهب المتآخرين وذلك لأنَّ المعلوم التصوُّري والتصديقي ان كان مفهومهما موضوعاً للمنطق فهو باطل لأن مفهومهما لا يصلح ان يبحث عنه في العلم من حيث الايصال إذ مفهومهما كسائر المفاهيم الكلية غير موصل • مم الله غير صالح للحوق العوارض المبحوث عنها في المنطق • وإن كان مصداقهما من الافراد موضوعًا للمنطق فهو أيضًا باطل لأنه يلزم عليه أن يكون كلُّ موصل في جميع العلوم بل كل معلوم من شأنه الايصال موضوعاً للمنطق وليس كذلك بداهة اندً المنطق لا يبحث عن تلك الأفراد وإنما يبحث عن أفرادهما باعتبار عروض الحدئة والرسمية والحجية وغيرها من المعقولات الثانية عليها فيكون في الحقيقة موضوع علم المنطق هو خصوص المعقول الثاني من حيث الايصال الى المجهول كما هو مذهب المتقدمين • ــ وجوابه ــ مبنى على مقدمتين الأولى انــُ المعقول الثاني هو ما كان عروضه في الذهن بحيث يكون وجوده النفس الأمرى لمعروضه موطنه الذهن • والوجود الذهني للمعروض شرط

لعروضه كالكلية فان؟ عروضها للشيء لا يمكن حال وجوده في الخارج بل إنما هي تعرض للشيء بشرط وجوده في الذهن وهكذا الجنس والفصل والحاصل انة القضية المركبة من المعقول الثاني تكون ذهنية ويسمئي بالمعقول الثاني لأنه لا يوجد وجودا حقيقيا في موطنه إلا في الذهن وهو لا يكون إلا بعد تعقل معروضه وإن كان يمكن تعقله بدونه عند تصوئر كلى ماهيته فالكلية لا توجد في موطنها وهو الذهن إلا بعد تعقل معروضها وان كان يمكن تعقلها بنفسها عند عدم اضافتها لمعروضها سواء كان تعقله بالدرجة الثانية بعد تمقل معروضه كالكلية أو بالدرجة الثالثة كالتناقض فائه يتعقل بعد تعقل القضية والقضية تنعقل بعد تعقل أطرفها أو بالدرجة الرابعة كأحكام التناقض فالجميع يسمئي بالمعقول الثاني وما عداه بالمعقول الأول • الثانية انَّ موضوع العلم لا يبحث في العلم عنه بأن يكون معمولاً في مسائله لأن العلم إنما ببحث عن عوارضه وأحواله اذا عرفت ذلك فنقول : انــّا المعقول الثاني ليس بموضوع في المنطق لأنه من المعقولات الثانية ما يكون محمولاً في مسائله ءلى المعقول الأول كالكلية والجزئية والموضوعية والمحمولية والمقدمية والتالية والجنسية والفصلية والخاصية فلوكان موضوعه المعقول الثاني لزم البحث فيه عن نفس الموضوع بخلاف ما إذا قلنا : انـَّ موضوعه المعلوم أعم من أن يكون معقولاً أولاً أو ثانيا فانة البحث حينئذ يكون في تلك المسائل عن أحوال الموضوع لأنها يقع البحث عنها من حيث ائتها أحوال للمعلوم وان كانت هي بنفسها معلومات وبهذا الاعتبار تكون عوارض ذاتيـــة للموضوع إلا اللهمُّ أن يلتزم الاستطراد في هذه المسائل وائها ليست من مسائل المنطق أو هي من مباديها التصورية لأجل انَّ المسألة ما تعلق البحث

بها بمعنى الحمل وإثبات العارض والتصديق به لا ما تعلق بها الكشف عن ماهية الثيء وإلا كانت من المبادي التصورية وهذه القضايا أربد بها تصوئر هذه العناوين الثانوية لكن لا يخفى ما فيه لأنَّ القضايا المذكورة اربد بها التصديق بتلك العناوين الثافرية للمعلومات واثباتها لها كاثبات الحديثة والرسمية والحجية للمعلومات الأولية فلوكان موضوع المنطق المعقول الثاني لم تكن من المنطق في شيء بل من مسائل الفلسفة الأولى الباحثة عن أحوال الوجودات مطلقا إذ هناك يبين ان المعلومات التصورية قد يعرض لها الكلية والحزئية والذاتية والعرضية والنوعية والفصلية والمعلومات التصديقية تعرض لها الحملية والشرطية وتقيض قضية وعكس أخرى الى غير ذلك من المقولات الثانية التي وقعت محمولات في مسائل المنطق هذا كله مع أنَّ المراد للمتأخرين انَ طبيعة المعلوم التصويري والتصديقي السارية في أفرادها موضوع للمنطق كسائر ما يراد من موضوعات العلوم • قولكم يلزم أن يكون جميع المعلومات الموصلة موضوع المنطق • قلنا : نلتزم بذلك بل بجميع المعلومات التي لها مدخل في الايصال لأنهم أخذوا المعلومات بوجه كلى واعتبروا عوارضها العقلية التي يمتاز بها الموصل عن غيره وحكموا على تلك العوارض باحكام كلية لبيان أحكام تلك المعلومات لنتمكن أن نعرف أحوال جزئيات المعلومات في باب الابصال اذا رجعنا الى تلك العوارض وأحوالها •

وعاشراً: ان عروض الجنس والقصل والخاصة والقضية وأمثالها للمعلومات ليس مقيداً بالايصال فان الحيوان جنس سواء كان موصلاً أم لا فكيف يقيد موضوع المنطق بالايصال ومن شرط الموضوع أن يعفظ بقيوده في موضوعات المسائل • \_ وجوابه \_ ما عرفته هنا وفي جواب

الايراد السادس على تمايز الموضوعات من أن العينيات المأخوذة في موضوعات المعلوم إنما هي للاشارة الى الاستعداد في ذات الموضوع الذي يرتب به الغرض عليه لا الى ما رتب عليه الغرض بالفعل ولا شك انه عروض ما ذكر للمعلوم وإثباته له في المنطق يكون له دخل في عصمة الذهن عن الخطأ فالمراد بالحيثية تحديد الأعراض المبحوث عنها ومن البديهي انه هذه الأمور تعرض للمعلوم الذي له دخل في الايصال •

وحادى عشر : انَّ الحيثية تارة تكون اطلاقية كقولنا : الانسان من حيث ائه إنسان والفرض منها توضيح المحيّث وتارة تقييدية كقولنا : الخمر من حيث اسكاره حرام والغرض منها إثبات الحكم لبعض الأفراد المقيَّدة بها • وتارة تعليلية كقولنا : أكرم زيدًا من حيث ائه عالم والغرض منها ذكر علئة الحكم وفيما نحن فيه ليست الحيثية اطلاقية كما هو واضح إذ ليس الغرض منها توضيح المحيَّث • ولا تقييدية لأن العوارض تعرض لذات الموضوع لا للذات المأخوذة مع الحيثية المذكورة ولأنتها لو كانت تقييدية لكانت جزءًا من الموضوع فلا يصح البحث عنها لأن موضوع العلم إنما يبحث عن أحواله لا عنه ولا عن أجزائه مم الله في المنطق يبحث عن الايصال كقولهم : الحدة موصل للكنه والرسم موصل للتمييز والبرهان موصل لليقين • ولا تعليلية لأن الايصال ليس بعلة لعروض تلك العوارض على الموضوع فان؛ الايصال ليس بعلة لعروض الجنسية أو الفصلية على المعلوم مع ائه يبحث في العلم عنه فلو كان علَّة للحوق العوارض المبحوث عنها في العلم لكان عليَّة لنفسه فيلزم اللنُّور • ـ وجوابه ـ ما عرفته غير مرة من ان الحيثية تقييدية بمعنى انها أشارة الى الاستعداد الذي في ذات الموضوع

الذي به تترتب الغاية على الموضوع لعدم وجود لفظ خاص يمكن أن يشار به اليه لتحديد العوارض الذاتية التي يبحث في العلم عنها وليست هي بنفسها قيدا .

## وجه تقديم مباحث التصور على انتصديق

(قالوا: إنها قدمنا مباحث التصوير على التصديق وضعا بأن ذكرناها أولاً لتقدم التصور على التصديق طبعاً لاحتياج التصديق اليه لأن التصور اما جزؤه أو شرطه على اختلاف المذهبين • ويرد عليهم ايرادان:

اولا : ان المنتقدم على التصديق هو التصورات الثلاثة الموضوع والمحمول والنسبة والكلام في تقديم مباحث التصوئر مطلقا على مباحث التصديق لا خصوص هذه المباحث الثلاثة • ــ وجوابه ــ ان بعض أفراد التصوئر لما كافت متقدمة على التصديق كان لنوع التصوئر تقدما عليه •

وثانيا : اته لا يلزم من تقدم التصويُر طبط تقديم مباحثه والمقصود هنا بيان وجه تقديم مباحثه لا تقدم نفسه • ــ وجوابه ــ انهُ مباحث التصور لما كانت مباحث لشيء متقدم على التصديق فاسب أن تتقدم على مباحثه •

# مبعث الالفاظ

(قد تعارف بين المنطقيين تصدير مباحث التصوئرات بهذا المبحث) • ويرد عليهم آيرادا واحدا •

وهو: اندَّ هذا المبحث ليس من مباحث الفن إذ ليس البحث فيه عن أحوال المعلوم التصوئري أو التصديقي ولا يتوقف عليه الشروع فيها حتى يكون من مقدماتها ولا وجه لالتزام الاستطراد فيه إذ الله يذكر في صدر مباحث هذا الفن من دون سبق مناسبة تصحح التعرض له استطرادا مع أن

من لاحظه يراه من الأبواب المقصودة بالذات ، ودعوى أنَّ المنطقي لابد له من الألفاظ الدالة على المعانى اماً بالنسبة الى نفسه فلأن التعقل لا ينفك عن تخيئل الألفاظ وامنًا بالنسبة الى غيره فلأن الخطاب مع الغير لابد وأن يكون بلمة من اللمات فكان تعلُّتُم هذا الفن متوقَّفًا على معرفة مبحث الألفاظ وبعد تعليّم هذا الفن اذا أراد تحصيل مجهول لنفسه احتاج الى الألفاظ لعدم انفكاك التعقئل عن تخيلها واذا أراد تحصيل مجهول لغيره احتاج الى الألفاظ الدالة عليه فهذا الفن تعاشمه وحصول غرضه يحتاج الى مباحث الألفاظ الدالة على المعانى فلذا أوردوا مباحث الألفاظ وجعلوها من لواحق المقدئمة وبحثوا عنها • ففاسدة لأن هذا لو كان سبباً للبحث عنها لبحث عنها في سائر العلوم ولبحثوا عن العقل والقدرة لوجود نفس الاحتياج المذكور فيهما • ويمكن أن يكون الوجه لذكرهم مبحث الدلالة وأقسامها هو ان ًاالدلالة موجبة لتصوءًر الأمور المجهولة فان دلالة ( جاء زيد ) على معناه أوجب حضور هذا المعنى في الذهن عند حضور اللفظ فيه ولذا كان البحث هنا عن الألفاظ ليس من حيث انها موجودة أو جوهر أو عرض أو عن كيفية حدوثها بل من حيث دلالتها على المعالى وقد ذكر بعض المنطقيين وجها آخرا لا يخلو عن حسن وهو إنَّ المنطقيين احتاجوا الى بيان معنى الدلالـــة وأقسامها لأنهم في مبحث الحد والحجة اعتبروا فيهما الدلالة المطابقية واختلفوا فى اعتبار الالتزامية والتضمنية وذلك يتوقف على بيان معنى الدلالة وأقسامها واحتاجوا الى بيان معنى المفرد والمركب لأنهم ذكروا انة الكليات الخسس معانى مفردة لا مركبة واختلفوا في وقوع التعريف بالمفرد أو لابد من وقوعه مركبا وذلك يتوقف على بيان معنى المفرد والمركب واحتاجوا الى بيان

معنى المشترك والمجاز لأنهم أوجبوا الاحتراز عنهما في التعريف إلا مع القرينة أو النقل وذكروا اند المغالطة قد تحدث من الاشتراك وذلك يتوقف على بيان معنى المشترك والحقيقة والمجاز والمنقول واحتاجوا الى بيان معنى المتواطي والمشكك لأنهم اتفقوا على جواز التواطي في الجنس والفصل واختلفوا في التشكيك فنهما وذلك يتوقف على بيان معنى المشكك والمتواطي فحيث كانت هذه الاصطلاحات دائرة في السنتهم لذا ذكروا معانيها لتوقف الشروع عليها شأن سائر العلوم التي تذكر في صدرها بعض الاصطلاحات والتي تذكر في صدرها بعض الاصطلاحات و

#### تعريف الدلالة

(عرتفوا الدلالة بكون الشيء يحيث يلزم من العلم به العلم بشيء آخر والأول هو الدال والثاني هو المداول ) • ويرد عليهم سبعة ايرادات : \_\_

أولا": أن هذا النعريف يقتضي أن يكون اللفظ عند التكرار لا يدل على معناه لأنه عند النطق به أول مرة قد عثلم معناه فاذا بالمرة الثانية حصل العلم بمعناه لزم العلم بشيء معلوم وتحصيل الحاصل محال • وجوابه الثهم قد صرحوا بأن المراد بالعلم في تعريف الدلالة مجرد الالتفات والتوجه ولا مانع من ان الشيء المعلوم تتوجه له النفس عدة مرات كلما فطق بالدال ودعوى اقه بالدال الأول التنفت للمدلول فلو كان بالمرة الثانية يلتفت اليه لزم الالتفات الى المكتفت إليه وتحصل الحاصل محال • فاسدة لأنه عند الالتفات للدال مرة ثانية لم يكن ملتفتا للمدلول لامتناع الالتفات لشيئين في آن واحد فيحصل الالتفات للمدلول مرة ثانية من حين الففلة عنه فلا يلزم الالتفات للماتفات إليه • هذا كله مع امكان أن يقال : ان تعريف

الدلالة يقتضي أن يكون في الدال هذه الحيثية والقابلية وعند التكرار هذه القابلية والحيثية موجودة غاية الأمر كان هناك مالنم من فعليتها ه

وثانيًا : اتَّهم إن أرادوا باللزوم اللزوم في أحد الأزمنة الثلاثة كما هو ظاهر التعريف لأن القضية اذا لم تذكر فيها الجهة تحمل على المطلقة العامة فيلزم صدق التعريف على الألفاظ قبل وضمها لمعانيها وإن أرادوا باللزوم اللزوم بنحو الدوام فيلزم خروج المجاز والمشترك اللفظي إذ لا يلزم من العلم بالشيء فيهما العلم بممناه إلا بالقرينة بل خروج سائر الدلالات فائته لا يلزم من العلم بالدال فيها العلم بالمدلول إلا بعد العلم بالوضع أو الطبع أو حكم المقل • ــ وجوابه ــ انــ لفظ ( بحيث ) في التعريف كناية عن العلاقة بين الدال والمدلول الحاصلة بالوضع أو الطبع أو حكم العقل فالدلالة عبارة عن إتصاف الدال بهذه العلاقة . وعليه فتخرج الألفاظ قبل وضعها لعدم اتصافها بهذه الحيثية والقابلية والمراد بقضية ( يلزم ) في التعريف هو اللزوم في أحد الأزمنة الثلاثة ولا شك انَّ المجاز والمشترك يكون فيهما اللزوم المذكور في أحد الأزمنة الثلاثة وهو زمان وجود القرينة وهكذا لا شك انــًا الدال بالوضم أو بالطبع أو بحكم العقل فيه اللزوم المذكور في أحد الأزمنة الثلاثة وهو زمان الالتفات للوضع أو الطبع أو حكم العقل •

وثالثا : ان هذا التعريف يشمل الدليل لأن الدليل يلزم من العلم به العلم بشيء آخر وهو النتيجة وهكذا يشمل القول الشارح لأنه يلزم من العلم به العلم المعرقف • \_ وجوابه له لا مانع من الشمول وإن أبيت عن ذلك فنقول : ان ظاهر لفظ (الشيء) في تعريف الدلالة هو الأمر الواحد • وفي الدليل وقول الشارح يكون ترتيب أمور متعددة ولذا عرفوا الفكر

بأنه ترتيب أمور معلومة لنؤدي الى المجهول •

ورابعة : أند مقتضى هذا التعريف أن تكون الدلالة صفة قائمة بالدال ولا تتوقف على العلم بالعلاقة بين الدال والمدلول ولا على استعمال الدال في المدلول ولا على ارادة المدلول من الدال • ــ وجوابه ــ اند الأمر كذلك فاند العيشة المذكورة تثبت للدال بمجرد حصول العلاقة الوضعية أو الطبعية أو المقلية من دون حاجة الى العلم بها ولو كان شرط الدلالة الاستعمال أو الارادة المذكوران لزم خروج الدلالة الطبعية والعقلية عن التعريف لعسدم اعتبار ذلك فيهما وإنما اعتبرهما المعتبر في الدلالة الوضعية وسيجيء انشاء الله الكلام فيهما مفصلا •

وخامسا: اند العلم بالمدلول في الدلالة موقوف على العلم بالعلاقة بين الدال والمدلول أعني الوضع أو الطبع أو الملازمة الذاتية بينهما وإلا فلا يعقل ان يعلم به كما سيجىء انشاء الله والعلم بالعلاقة المذكورة موقوف على العلم بالدال والمدلول إذ المعنى الاضافي لا يتعقل بدون تعقل طرفيه فصار العلم بالمدلول موقوفا على العلم بالمدلول وهو الدور الباطل • \_ وجوابه \_ اندالهم بالمدلول من الدال هو الموقوف على العلم بالعلاقة بينهما والعلم بالعلاقة بينهما والعلم بالعلاقة بينهما الشم بالملاقة بينهما الشمء الكذائى علاقة الدلالة •

وسادسا: اندَّ العلم لفظ مشترك بين الادراك وبين غيره من المعاني كالاعتقاد والظن والملكة فكيف صح استعماله في التعريف • ــ وجوابه ــ اندَّ المُشترك إذا قامت القرينة على إرادة أحد معانيه صح استعماله في التعريف والقرينة قد قامت على ارادة مطلق الادراك منه لأن العلم المذكور في صدر كتبهم المقسم الى التصوئر والتصديق لا يريدون به الا ذلك مضافا الى اشتهاره وانصرافه عند اطلاقه الى هذا المعنى .

وسابعا: آن الدلالة صفة قائمة بمجموع الدال والمدلول و بمعنى النها نسبة وعلاقة بينهما فهي صفة للدال والمدلول فكيف تجعل صفة للدال ويقال: هي كون الشيء بحيث يلزم من العلم به العلم بشيء آخر فان ذلك من آثار الدلالة و وجوابه \_ ان الدلالة صفة قائمة بالدال متعلقة بالمدلول كالأبوة القائمة بالأب والمتعلقة بالابن لا حالة قائمة بهما معا و وبهذا ظهر لك فساد تعريف الدلالة باتقال النفس من تصوير آمر الى تصور آخر كما عن بعض الاصوليين وفساد تعريفها بفهم شيء من شيء آخر عند العلم به كما عن بعض البيانيين لأن الانتقال والفهم المذكوران من صفات النفس لا من صفات الدال وهما من آثار الدلالة عند السامع و

#### تقسيم آلدلالة

(قالوا: ان الدال إن كان لفظا فهي لفظية وإلا فغير لفظية وكل منهما إن كان بحسب الوضع فوضعية كدلالة الانسان على ماهيته ودلالة الدوال الأربع على مدلولاتها وان كان بسبب اقتضاء الطبع فطبعية كدلالة أح أح على وجع الصدر ودلالة سرعة النبض على الحمي وإن كان بسبب حكم المقل فعقلية كدلالة ديز المسموع من وراء الجدار على وجود اللافظ وكدلالة الدخان على النار) ، ويرد عليهم أربعة ايرادات ،

أولا : ان حصر الدلالة في النظية وغيرها حصر عقلي لأنه دائر بين النغي والاثبات واماً حصرها في الوضعية والطبعية والمقلية فهو غير مسلم إذ من الجائز أن تكون العسلاقة بين الدال والمدلول غير الأمور الثلاثة .

ــ وجوابه ــ ائتهم قد صرحوا بأن العصر فيها استقرائي .

وثانياً : انَّ دلالة اللفظ على معناه المجازي ليست بواحدة من هذه الدلالات الثلاثة إذ ليست بعقلية لما سيجيء انشاء الله من كون بين الدال المقلى ومدلوله الملاقة والملازمة الذاتية بأن يكون أحدهما أثرا للآخر أو أثرين لآخر ولا اشكال ان؛ في استعمال اللفظ في ما جاور معناه (كافخ الراوية ) لم يكن ذلك • ولا بطبعية اذ لا يقتضيها طبع اللافظ ولا وضعية لأن شرط الوضعية هي العلم بالوضع في مقام استفادة المعنى من اللفظ ونحن نستفيد المعنى من اللفظ المستعمل مجازا بدون العلم بوضعه مجازا كيف وقد أنكر وضم المجازات كثير من المحققين • مع انَّ الوضع إنما يحتاج اليه حيث لا توجد علاقة بين اللفظ والمعنى ولا شك انه حسن الاستعمال في المعنى المجازى والمناسبة له مع المعنى الحقيقي توجب العلاقة بين اللفظ والمعنى المصححة للاستعمال ولذا تجد كل اللغات متفقة على هذا الاستعمال المجازى ـ وجوابه ـ نعم ولكن مع هذا فهي دلالة وضعية لاستنادها للوضع إذ لولا وضع اللفظ لهذا المعنى الحقيقي لما حصلت المناسبة مع المعنى المجازي المصححة للاستعمال وسيجيء انشاء الله انة الدلالة اذا استندت الى الوضع كانت وضعية وإن لم يكن الدال قد وضع بنفسه للمعنى ولذا عدوا الدلالة الالتزامية من الدلالة الوضعية مع عدم وضع اللفظ للازم إلا اثنها استندت للوضع هذا كله مع الاغماض عما ذكره القوم في كون وضع الألفاظ للمعانى المجازية وضع نوعي بدعوى الله لابد من ترخيص أهل اللسان في التصرف في لغتهم لمن أراد الجري على طريقتهم في المحاورات وإلا كان خارجًا عن طريقتهم في الكلام نظير إتيان الكلام على غير القوانين النحوية والصرفية فاذا

استعملت الفاظهم في غير معانيها مع عدم ترخيصهم كان قد أتى بلغة جديدة هذا مع الاغماض عما ذكره البيانيون من أنَّ دلالة المجاز على معناه دلالة التزامية ضرورة انءً المعاني المجازية من اللوازم الذهنية للمعاني الحقيقية ولو بحسب العرف والعادة بعد انضمام القرينة اليها فالانتقال الى المعانى المجازية يحصل من المعاني الحقيقية المنضمة الى القرينة ألا ترى ان من نفس الحيوان المفترس الذي يرمى القوس ينتقل الذهن الى الرجل الشجاع ومن نفس الخمر الذي يعصر ينتقل الذهن الى العنب ومن الراوية التي يطلب إناختها ينتقل الذهن الى الجمل وإلا لما كانت القرينة دالة على المعنى المجازى ولم ينتقل ذهن السامع منها الى المعنى المجازي بل ولا المتكلم منه الى المعنى المجازى كى يستعمل اللفظ فيه بهذه الكيفية وانتقال الذهن لا يلزم فيه التلازم الخارجي فانة الذهن قد ينتقل من أحد الضدين الى الآخر فاذا تعارف اتتقال الذهن من الحيوان المفترس الذي برمي الى الرجل الشجاع كان دالاً عليه بالدلالة الالتزامية كما يدل حاتم على الكرم . إن قلت : هذا لا يتم في المجاز الذي قرينته خفية لأن الدلالة الالتزامية شرطها كون اللزوم بيِّنًا • قلنا : إنما تنحقق الدلالة في المجاز بعد ظهور القرينة • إن قلت : انَّ الحيثية معتبرة في الدلالات كما تقدم والمجاز لم تكن الدلالة فيه من حيث ائه لازم المني . قلنا : اثنها حيثية تعليلية لا تقييدية نعم هذا مبنى على جراز وجود الدلالة الالتزامية بدون المطابقة وسيجيء انشاء الله تحقيق ذلك .

وثالثا: اندَّ دلالة المفاهيم كدلالة الشرطية على الانتفاء عند الانتفاء ودلالة الاقتضاء كموله (ص): رفع عن امتي الخطأ فائه يدل بالاقتضاء على رفع المؤاخذة و ودلالة التنبيه والإيماء كقول الامام (ع): كمَّر بعد قول

الاعرابي واقمت أهلىفي نهار رمضان فائته يدل بدلالة التنبيه والايماء على إِنَّ المُواقِعة في نهار رمضان عليَّة لوجوب الكفارة • ودلالة الاشارة كقوله تعالى : ( حمله وفصاله ثلاثون شهرا ) مع قولــه تعالى : ( والوالدات يرضعن أولادهن حوالين كاملين ) فائته يدل بدلالــة الاشــــارة على كون أقلُّ الحمــل ستة أشــهر • ودلالــة الكنــاية على المكنتي عنــه كقولهم : فلان كثير الرَّماد فائه يدل بالكناية على ائه كريم • والدلالة على اللوازم العقلية كدلالة الأمر بالشيء على النهي عن ضده ووجوب مقدمته فان؟ هذه الدلالة ليست بوضعية كما هو واضح اذ لم يوضع اللفظ لها ولا بالتزامية لعدم كون اللزوم في جميع مواردها بيُّنا بالمني الأخص ولا بالمقلية لأن المقلية على ما فسروها بوجود العلاقة والملازمة الذاتية بين الدال والمدلول ولا شك انـَّ الالفاظ لا علاقة لها ذاتية بتلك المعاني فانـَّ الملاقة والملازمة الذاتية هي ما كانت بنحو العلية والمعلولية وليس بين الألفاظ وتلك المعانى أي عليَّة أو معلولية ولذا جعلوا نفس الدخان يدل على النار لا اللفظ الذي يدل عليه يكون دالاً على النار لعدم وجود العلاقة الذاتية بينهما • \_ وجوابه \_ اند هذه ليست من الدلالات فاند الدلالة عندهم هو أن يكون العلم باللئال موجبًا للعلم بالمدلول وفيما ذكر لا يعصل العلم بالمدلول إلا بمد اعمال العقل والتفكير فليس بين الدال والمدلول علاقة خاصة وربط خاص لمم ما وجد فيه ذلك فهو يرجع الى أحد الدلالات الثلاثة مع انَّ كُلُّ واحد من هذه الدلالات قد ترجم الى عدة دلالات فاللفظ يدلُّ على معناه بالوضع ومعناه يدل على لازمه الغير البين بالدلالة العقلية واللازم المقلى يدل على المقصود بالطبع وإلا فنفس الدال لا يدل على المقصود •

ورابما : ان دلالة اللفظ على نوعه أو جنسه أو مثله لا يمكن أن تستند للوضع حتى تكون وضعية لما نجدها في المهملات كقولنا : (ديو ثلاثي) ولا عقلية لعدم العلاقة الذاتية بين الدال والمدلول ولا طبعية لعدم اقتضاء طبع اللافظ لذلك • \_ وجوابه \_ اثنها طبعية يقتضيها طبع اللفظ فان كل لفظ يقتضي طبعه ان يستعمل في ذلك في مقام الحكم عليه أو على نوعه أو جنسه •

#### الدلالة الوضعية

( يستفاد من كلامهم اثها ما استندت الى ربط خاص وعلاقة خاصة بين الدال والمدلول وكان منشأ هذه العلاقة هو الوضع • وشرط فهم المدلول فيها العلم بالموضع ) • ويرد عليهم ثلاثة إيرادات •

أولا : ان دلالة المشترك اللفظي والضمائر والاشارة والموصول دلالة وضعية مع الثهما استندت الى القرينة لأن فهم المعنى كان بواسطتها و وجوابه ـ ان الدلالة استندت للوضع و والقرينة الثما كانت لتشخيص المدلول وتعيينه مع ان استنادها الى القرينة لا ينافي استنادها الى الوضع فان الشيء اذا توقف على شيئين كان مستندا الى كل منهما و

وثانيا : آن الدلالة التضمنية والالترامية من الدلالة الوضعية مع الثها لم تستند للوضع لعدم وضع الدال للمدلول فيهما • \_ وجوابه \_ إنا لم نعتبر في الدلالة الوضعية الاستناد الى وضع الدال للمدلول وإنها اعتبرنا فيها الاستناد الى الوضع • والدلالة التضمنية والالترامية قد استندتا للوضع أغني وضع الدال للمعنى المطابقي •

وثالثًا : الحمم أن أرادوا بالاستناد إلى الوضع الاستناد إلى الوضع

الشخصي وهو جعل عين الشيء بأزاء شيء آخر فيلزم خروج الأوضاع النوعية كأوضاع هيئآت المشتقات فانءً هيئآتها لم تكن موضوعة بخصوصها وشخصها بأزاء معانيها وإنما وضعت في ضمن قاعدة كلية وان أرادوا الاستناد الى الوضع أعم من الشخصى والنوعي فيلزم أن تكون دلالة المجازات وضعية لأنها موضوعة بأزاء معانيها في ضمن قاعدة كلية لأن اللغات توقيفية واذا كانت وضعية كان استعمال اللفظ فيها فيما وضع له فيلزم أن يكون حقيقة لا مجاز • ـ وجوابه ـ ما تقدم في جواب الايراد الثاني على تقسيم الدلالة من الالتزام بأنَّ المجازات وضعية وان لم تكن موضوعة بالوضع النوعي أو الشخصي ولا يلزم أن يكون الاستعمال فيها حقيقة لأن الاستعمال إن كان بلحاظ المعنى الموضوع له الأول ورعاية العلاقة بينهما كان مجازًا وإن لم يكن فيه ذلك الحاظ كان حقيقة بل حتى لو قلنا بالوضع النوعي فيها لم يكن بسنخ الوضع النوعي في غيرها فانَّ الوضع النوعي في المجازات يكون الممنى ملحوظا فيه العلاقة بالمعنى الأول ولذا لا يصح استعماله إلا برعاية هذه العلاقة حتى اندً المنقول لما كان مجازا يلاحظ فيه العلاقة بالمعنى الأول لكن بعد النقل لم تلحظ العلاقة وان كانت موجودة بخلاف الوضع في الحقائق فانـُ الوضع فيها لنفس المعنى لا بلحاظ العلاقة بينه وبين موضوع له آخر •

#### الدلالة العقلية وشرطها وأقسامها

( يستفاد من كلامهم أنها ما استندت الى ربط خاص وعلاقة وملازمة ذاتية بين الدال والمدلول بأن يكونا معلولين لعلة ثالثة أو احدهما علة للآخر و وشرط فهم المدلول فيها العلم بالعلاقة بينهما و هي على أقسام و دلالة الأثر على المؤثر كدلالة الدخان على النار • أو بالمكس كدلالة النار على الدخان • أو دلالة أحد الأثرين على الآخر كدلالة الدخان على الحرارة ) • ويرد عليهم أربعة ايرادات :

أولاً : ائه لا وجه لتسميتها عقلية فانة العقل يكون طريقا لاستكشاف العلاقة والملازمة الذاتية بين الدال والمدلول كما يستكشف العلاقة الوضمية والطبعية بينهما وكان الأولى أن تسمى بالذاتية إلا اللهم أن يقال : انة التسمية لأدنى مناسبة .

وثانياً : اند اللوازم التي لا تكون بينها العلية والمعلولية حتى لشيء ثالث فائها بينها علاقة ذاتية كالزوجية للاربعة ويدل بعضها على بعض مع انت تعريف الدلالة العقلية لا يصدق عليها • \_ وجوابه \_ لو تصورنا ذلك كما ربعا يقال في لوازم الماهية ولوازم واجب الوجود كان الاشكال محكم ولعل القوم لم يتصوروا اللزوم بغير النحو المذكور فاعتبروا في العقلية اللزوم بذلك النحو •

وثالثاً: ان يمض العلل لا تدل على معلولاتها وبعض المعلولات لا تدل على عللها ولا أحد المعلولين يعل على الآخر مع وجود العلاقة الذاتية بينهما المذكورة • \_ وجوابه \_ ان شرط الدلالة العلم بالملازمة والالتفات اليها وإنها لم تحصل الدلالة لعدم العلم بالملازمة •

ورابعاً: اندُّ اللفظ الدال على اللازم يدل على الملزوم بحكم العقل كدلالة لفظ الدخان في قولنا: ( دار فلان فيها دخان ) على النار مع اثله بين اللفظ والملزوم لم تكن عليئة أو معلولية ولو لشيء آخر ٠ ــ وجوابه ــ اندُّ هنا دلالة وضعية وهي دلالة اللفظ على معناه ودلالة عقلية وهي دلالة المعنى

على ملزومه إن لم يكن اللزوم بيئنا بالمعنى الأخص وإلا كانت إلترامية وتوضيح ذلك ان اللفظ اذا كان لازم معناه يعصل في الذهن بمجرد تصوئر معناه كانت الدلالة التزامية لا عقلية وإن كان لازم معناه يعصل بعد العلم بالملازمة والالتفات إليها فاللفظ لا يدل عليه وإنما دل عليه المعنى بالدلالة العقلية .

#### الدلالة الطبعية وشرطها

( يستفاد من كلامهم ائها ما استندت لربط خاص وعلاقة خاصة بين المدلول والدال وكان منشأ تلك العلاقة الطبع والسجية التي جبل عليها الشيء و وشرط فهم المدلول فيها علم السامع باقتضاء الطبع ذلك ) • ويرد عليهم إيرادان :

اولا": ان العلاقة اذا كانت ذاتية بنحو اللزوم كانت الدلالة عقلية وإن كانت لا بنحو اللزوم فلا دلالة في البين لعدم حصول العلم بالمدلول من الدال فدلالة أح أح اذا طالت مدتها على وجع الصدر إن كانت من جهة علية وجع الصدر له كانت الدلالة عقلية وإن لم تكن علية ولا تأثير بينهما جاز الاشكاك بينهما فلا يدل عليه و ب وجوابه ب ان في كل من الدلالة المقلية والطبعية لا ينقك الدال عن المدلول فأن كان عدم الاشكاك دائما اتفاقيا بعيث يجوئز المقل الانتكاك عنه أو غالبا بعيث قد ينفك عنه نادرا سميت طبعية وعلى الأول تفيد العلم وعلى الثاني تفيد الظن كدلالة الصور الذهنية على الخارجية ودلالة سرعة النبض على الحمى ودلالة الفلة على كون الشيء المشكوك منها المعبر عنها بالحاق الديء بالأعم الأغلب ودلالة الاستصحاب على الظن

بالحكم السابق وإن كان العقل لا يجوز الانفكاك بينهما كانت عقلية •

وثانيا : انته ماذا اريد بطبع الشيء هو طبع الدال أو طبع المدلول أو طبع معروضهما أو طبع السامع ٠ – وجوابه – انث المراد الجميع فانت الدال قد يقتضي طبعه المدلول كاللفظ الدال على زجر الحيوان نحو اخ اخ فائها بحسب طبعها تدل على زجر الحمار من دون وضع له ولعله منه دلالة اللفظ على نوعه وجنسه ومثله كقولنا : ديز ثلاثي أو مهمل وضرب فعل ماض ٠ والمدلول قد يقتضي طبعه الدال كحسن الشكل الدال على حسن المناخ ٠ وقد يكون طبع معروضهما حدوث احدهما عند حدوث الأخر كاح أح مستمرا يدل على وجع الصدر فان طبع الانسان يقتضي اذا عرض له وجع الصدر يعرض له التلفظ بأح أح مستمرا ٠ وقد يكون طبع السامع كمن يتطير من صوت الغراب فان صوته عنده يدل على حدوث نازلة به بحسب طبعه على الرزق علمه وكما لو ركب حذاؤه بعضه على بعض فائه يدل على السفر ٠ وكما لو اتجه طرفا الحذاء الأخيران بعضهما لبعض دل على الرزق ٠

## الدلالة اللفظية الوضعية

( قالوا : والمقصود بالبحث في صدر كتب المنطق هي الدلالة اللفظية الوضعية وهي كون اللفظ بحيث متى اطلق فهم معناه للعلم بوضعه إذ عليها مدار الافادة والاستفادة ) • ويرد عليهم سبعة إيرادات :

أولاً : اندَّ الموصولات لا يفهم معناها إلا بضم الصلة وهكذا الضمائر لا يفهم معناها إلا بذكر معوداتها وهكذا الحروف لا يفهم معناها إلا بذكر مدخولها ومتعلقاتها فلم يكن عند الاطلاق يفهم معناها عند العلم بوضعها . وجوابه سـ انـ المراد بالفهم حسب قانون الوضع فانـ الموضع في المذكورات إنما كان لفهم المعنى بهذا النحو فالضمائر وضعت لمعافيها على أن تفهم منها بهذا النحو وهكذا البقية .

وثانياً : أنَّ المشترك اللفظي لا يفهم معناه إلا بضم قرينة اليه وهكذا المجاز على القول بأن دلالته على معناه بالوضع فائه لا يفهم معناه إلا بالقرينة مع انَّ التعريف المذكور لا يشملهما لأنه أخذ فيه فهم المعنى من اللفظ عند تجرده عن القرينة لأن معنى قولهم فيه : ( متى أطلق ) هو متى تجرُّه عن القرينة ولم يقيد بها كما فكره به بمضهم • ــ وجوابه ــ الله المراد بالاطلاق في قولهم فيه : ( متى اطلق ) ليس هو الاطلاق المقابل للتقييد كما توهم هذا البعض وإنما المراد به هو الاستعمال أي متى استعمل فهم معناه • وعليه فالتعريف يشنمل المشترك اللفظى والمجاز على تقدير وضعه لمعناه لأن فهم المعنى عند الاستعمال أعم من أن يكون بدون القرينة أو مم القرينة كما في المشترك أو المجاز أو يقال إن المشترك كانت القرينة تبيئن الوضع الذي وقع الاستعمال على طبقه فان فهم المعنى في الدلالة الوضعية من اللفظ لابد فيه من العلم بالوضع الذي وقع الاستعمال على طبقه وإلا لو علم ان المسترك استعمل على طبق وضعه للمعنى الفلاني حمل اللفظ عليه ولم يحتج ألى قرينة • والمجاز إنما احتاج الى القرينة لأن الوضع لمعناه كان على هذا النجو نظير ما ذكر ناه في الموصنولات •

وثالثا ؛ ان هذا التعريف للدلالة يقتضي أن تكون الدلالة صفة قائمة باللفظ بعد الوضع ولا تتوقف على الاستعمال ولا على ارادة المعنى من

اللفظ الجارية على قانون الوضع ولا على العلم بالوضع لأن الدلالة حسب التعريف المذكور عبارة عن ثبوت تلك الحيثية ومن البديمي انَّ ثبوت هذه الحيثية لا يكون موقوفا على ذلك مع ائهم صرحوا بأن الدلالة تابعة للملم بالوضع وتابعة للارادة ٠ ــ وجوابه ــ انَّ التحقيق انَّ الدلالة غير تابعة لثىء مما ذكر إذ الاستعمال فرع الدلالة . والارادة لا تتوقف عليها الدلالة لأن الساهي والنائم اذا تكلم اتنقل الذهن الى المعنى مع اتنا نعلم اته لم يكن مراداً له • والعلمبالوضع منالسامع شرط لفهمالمدلول مناللفظ لا للدلالة بدليل انــ الكلام يكون دالا ً في نفسه حتى مع عدم علم السامع بالوضع . وامًا علم المتكلم بالوضع فهو شرط للاستعمال لا ائه شرط للدلالة بدليل انَ المُتكلم بألفاظ موضوعة ينتقل الذهن الىمعناها وإنَّ لم يعلم المتكلم بمعناها • ورابعًا: أنَّ الدلالة اللفظية الوضعية في الإنشاء لا يشبطها التعريف المذكور إذ الدلالة في الانشائيات إنما تكون على وجه الايجاد لمنشئآتها والألفاظ فيها أداة لايجاد معناها وسببا لحصوله بأن يكون معناها حاصلاً بقصده من ألفاظها من غير أن يكون هناك معنى ويلزم من العلم باللفظ العلم به إذ ليس فيها أدنى حكاية عن الواقع ولهذا قالوا : انهُ الخبر ماله خارج يطايقه أو لا يطابقه والانشاء ما ليس له خارج بل يحصل معناه بقصده من اللفظ • وقالوا : انَّ معنى قول اللغوى : صيغة افعل موضوعة للوجوب • هو ائها مجمولة ليتسبب بها اليه كما يقال : ان: السكينة موضوعة للقطم وحروف الهجاء موضوعة للتركيب فتكون اللام في قولهم : ( موضوعة لكذا ) للفاية بخلاف ما إذا قيل : ( زيد موضوع لكذا ) فان؛ اللام فيها للاختصاص ونظير الدلالة الانشائية في الايراد على التعريف المذكور الايراد بـ ( ما ) الكافئة فائها إنما وضعت لكف الحرف عن العمل و ( ان ) المصدرية فائها وضعت لسبك ما بعدها بالمصدر وتنوين الترنم وفعو ذلك ما يوجد به الموضوع له • والحاصل ان قضية التمريف المذيكور تستدعي وجود المعنى قبل وجود اللفظ وان اللفظ من قبيل الحاكي عن الواقع فلا يصلق على الألفاظ التي يكون وضعها على فعو الآلة لايجاد معانيها وأدواتا لعصولها وجورابه ب لو سلمنا ذلك وتعقلنا علية الألفاظ لمعانيها بجعل الجاعل وجوران كون مرتبة المعنى متأخرة عن مرتبة اللفظ فلا مائم من صدق التعريف المذكور عليها لأنه يصدق عليها ائه يلزم من العلم بها العلم بعمناها ولذا كان تعريف مطلق الدلالة يصدق على العلة بالنسبة الى المعلول في الدلالة العقلية وتعقيق ذلك في مبحث الانشاء والاخبار •

وخامسا: اند التعريف المذكور يقتضي توقف فهم المعنى على العلم بالوضع مع اند العلم بالوضع موقوف على فهم المعنى لكون الوضع نسبة بين اللفظ والمعنى ومن المحال تعقل النسبة بدون تعقل طرفيها فلزم توقف فهم المعنى على فهم المعنى وهو دور باطل و ــ وجوابه ــ اند الموقوف على العلم بالوضع هو فهم المعنى من اللفظ والموقوف عليه العلم بالوضع هو فهم المعنى من اللفظ فاختلف الموقوف والموقوف عليه وسادسا: اند قيد العلم بالوضع مستدرك فائه شرط لفهم مدلول اللفظ ولا دخل له بمعنى الدلالة وحقيقتها فكان عليهم أن يبدلوا (العلم بالوضع) وجوابه ــ اند العلم بالوضع لم يؤخذ في مفهوم الدلالة وإنما أخذ في فهم المعنى من اللفظ وامدًا الدلالة فهي نفس في مفهوم الدلالة وإنما أخذ في فهم المعنى من اللفظ وامدًا الدلالة فهي نفس

وسابعاً: انته لا وجه لتقييد الفهم بكونه عند العلم بالوضع لأن الدلالة قد تتحقق عند غير العالم بالوضع أيضاً ولولا ذلك لتما صح عدد التبادر وصحة الحمل والاطراد من علامات الوضع • - وجوابه - ان المراد بالعلم بالوضع ما يتناول العلم التفصيلي والاجمالي الارتكازي الذي قد يغفل الانسان عنه ولا يلتفت اليه • والتبادر وصحة العمل والاطراد لابد فيها من العلم بالنحو الثانى •

## تقسيم الدلالة الوضعية اللفظية الى الطابقة والتضمن والالتزام

قالوا: ان الدلالة الوضعية اللفظية تنقسم الى أقسام ثلاثة مطابقة وتضمن وإلتزام لأن دلالة اللفظ بسبب الوضع امنًا على تمام ما وضع له فهي المطابقة وامنًا على جزئه فهي التضمن وامنًا على الخارج اللازم فهي الالتزام) و ورد عليهم ستة عشر إيراداً •

أولا : ان الأقسام المذكورة غير مختصة باللفظيــة بل غير اللفظية الوضعية تجيء فيها هذه الوضعية تجيء فيها هذه الإقسام إلا اللهم أن يقال : هذا مجرد إصطلاح منهم .

وثانياً: انبَّ تعريف المطابقة يقتضي اختصاص المطابقة بالمركب لأن لفظ التمام يقتضي الاحاطة بجميع الأجزاء فلا يتحقق معنى التمامية إلا فيما كانت أجزاء للمعنى وامنا المعنى البسيط فلا معنى لدلالة اللفظ على تمامه لمدم وجود أجزاء له حتى يتصور التمامية بالنسبة اليها مع اندَّ دلالة اللفظ على معناه البسيط أيضاً مطابقة • ـ وجوابه ـ اندً المراد بالتمام هو عدم النقص ولو أبدل لفظ التمام (بنفس) و (ذات) لكان أولى وأحسن • وثالثا: ان دلالة اللفظ على جزئه والخارج عنه دلالة على غير ما وضع له فهي مجاز والمجاز لا وضع فيه فكيف عدوهما من أقسام الدلالة الوضعية و وجوابه \_ انه لو سلمنا ان المجاز لا وضع فيه وليست دلالته وضعية فنقول: ان اللفظ لو كان يستعمل في نفس الجزء أو الخارج من دون تبعية للموضوع له كان مجازا و اما لو اطلق واريد الموضوع له وفهم الجزء والخارج بتبع فهم الموضوع له فيكونان مستندين للوضع لأتهما استندا لفهم الموضوع له وفهم الموضوع له استند للوضع والمستند الى المستند كان مستند لذلك الشيء وقد عرفت ان الوضعة ما استندت الى المستند كان المستند الى المستند الى المستند كان

ورابعاً: اند اللفظ لو كان يدل على الخارج عنه فاماً أن يكون مطلق الخارج عنه المغاير له فيلزم حضور ما لا يتناهى في الذهن لأن ما عدى المدلول لا يعد ولا يحصى وإن كان خصوص الخارج عنه اللازم له لزوما ذهنيا بيئنا بالمعنى الأخص فهو لا ينضبط لاختلاف اللوازم البينة باختلاف الأشخاص مع لزوم حضور ما لا يتناهى في الذهن أيضا لعدم تناهي لوازم الذي البينة إذ من لوازمه البينة كونه ليس غيره وذلك الغير يلزمه كونه ليس غيره وهلم جرا فيلزم وجود ما لا يتناهى في الذهن ٥ ــ وجوابه ــ انا نختار الثاني وهو منضبط لأن اللازم البين بالمعنى الأخص يكون بيئنا لزومه عند جميع الأشخاص وإلا لم يكن بينا مع ان اختلاف المدلول الالتزامي باختلاف المنطاص وإلا لم يكن بينا مع ان اختلاف المدلول الالتزامي باختلاف لمن كان اللزوم موجودا عنده دون غيره وإلا فالدلالة الوضمية تختلف باختلاف لمن كان اللزوم موجودا عنده دون غيره وإلا فالدلالة الوضمية تختلف باختلاف الأوضاع و واما دعوى عدم تناهي اللازم البيئن فهي فاسدة لأن الشيء يستحيل أن تكون له لوازم بيئة لا تتناهي وإلا ازم عدم وجوده في الذهن يستحيل أن تكون له لوازم بيئة لا تتناهي وإلا ازم عدم وجوده في الذهن

لأن وجوده يستلزم حضور ما لا يتناهى فيه • إن قيل: الله ينقطع بانقطاع التعقل وبصرف الذهن عنه • قلنا: فمعنى ذلك انه نفس حضوره في الذهن ليس له لوازم لا تتناهى لاستحالة انفكاك الملزوم عن لوازمه • ودعوى انه من لوازمه البيئنة كونه ليس غيره وذلك الغير ليس غيره وهلم جرا • فاسدة لأنا كثيراً ما نعقل الأشياء ونغفل عن كونها ليس غيرها •

وخامسًا : أنَّ الدلالة الالتزامية والتضمنية ليست من الدلالة اللفظية لأنها تستند الى نفس المعنى حتى لو حضر بدون اللفظ وهكذا ليست بوضعية لأنها تستند الى نفس المعنى حتى لو لم يضم له الواضم شيئًا يدل عليه فائه بمجرد وجود المعنى في الذهن تحصل أجزاؤه ولوازمه الفهنية • أن قلت : أنَّ كلاً من التضمن والالتزام يتوقف على مقدمتين : احدهما كلما فهم اللفظ فهم معناه وثانيهما كلما فهم معناه فهم جزؤه ولازمه • والأولى موقوفة على الوضع لأن فهم الممنى من اللفظ موقوف على الوضع له • والثانية موقوفة على حكم العقل لأن فهم الجزء واللازم موقوف على انتقال العقل من الكل الى الجزء ومن الملزوم الى اللازم فمن نظر الى توقف التضمنية والالتزامية على المقدمة الأولى سماهما وضعبتين ولفظيتين كالمناطقة ومن نظر الى توقفهما على المقدمة الثانية سماهما عقليتين كالبيانيين • قلنا : لا نسلتم توقفهما على المقدمة الأولى لما عرفت من انَّ مجرد وجود الممنى في الذهن ولو بدون وضم اللفظ ينتقل منه الذهن الى الجزء واللازم • ــ وجوابه ــ ما سيجيء انشاء الله في الايراد السادس من انه قهم الجزء واللازم لما كان عين فهم الموضوع له اللفظ بحيث يكون انتقال واحد من اللفظ الى المعنى كان مستند فهمهما لنفس اللفظ الموضوع لذلك المعنى • وسادساً : ان الدلالة التضمنية والالتزامية لا وجود لهما لأن اللفظ الموضوع للمعنى المركب يكون فيه إتتقال واحد من اللفظ الى المعني المركب بتوابعه وملاحظة واحدة" شخصية للمعنى المركب وتوابعه نظير ما اذا وقم بصرك على زيد فاثك تراه وترى أجزاؤه وعوارضه برؤية واحدة ففيما نحن فيه يكون شخص واحد من الفهم هو فهم الكل وهو عين فهم الأجزاء واللوازم إجمالاً فالدلالة على الكل هي عين ونفس الدلالة على الأجزاء واللوازم لأن الذي يفهم هو الأجزاء بشرط الانضمام وهو عين الكل وهكذا الذي يفهم هو الملزوم بتوابعه • والحاصل انَّ فهم الكل لا يستلزم فهما آخرًا يتعلق بأجزائه وتوابعه على سبيل التفصيل كما في صورة وقوع البصر على المركبات الخارجية فائه لا يستلزم فهما آخرا لأجزائها وتوابعها • ــ وجوابه ــ نعم ان؟ الدلالة على الكل هي عين الدلالة على الجزء ولازمه لكن اذا اعتبر الفهم بالنسبة الى الكل واضيف اليه سمي فهم الكل ودلالة مطابقة وإن اضيف الى الجزء واعتبر بالنسبة اليه سمي فهم الجزء ودلالة تضمن وإن اعتبر بالنسبة الى اللازم سمى فهم اللازم ودلالة التزامية فالمفايرة بين المطابقة والتضمن والالتزام بالاعتبار والاضافة • وبعبارة اخرى انءً الفهم الواحد اذا لوحظ بالنسبة لتمام المعنى كان مطابقة والى جزء المعنى فهو تضمن والى ما لا ينفك عنه ذهنا إلتزام ولذا اعتبروا اللزوم الذهني البيِّن بالمعنى الأخص ومن هنا قالوا: ان التضمن والالتزام فهم الجزء واللازم في ضمن الكل ولو كان هناك فهمان أحدهما للكل والآخر لأجزائه وتوابعه لما كان الثاني في ضمن الأول ولها استند فهم الجزء واللازم الى اللفظ وسيجيء انشاء الله ما ينفعك هنا . وسائعًا ؛ أنَّ الدلالة التضمنية لا وجود لها لأن المدلول المطابقي حتى

للالفاظ الموضوعة للمركبات كالانسان الموضوع للحيوان الناطق هو المفهوم البسيط الذهني والصورة الوحدانية لمجموع تلك الأجزاء من دون التفات لأجزائه وإن كان وجوده في الخارج مركبًا • \_ وجوابه \_ نمم ولكنءً الأجزاء موجودة في الذهن معه بوجود واحد بنحو الاجمال فزيد اذا وجد معناه في الذهن وان كان صورة واحدة بسيطة لكن أجزاءه موجودة في الذهن إجمالاً بوجود تلك الصورة بحيث تنحل اليها • وهذا هو الفرق بين صور البسائط وصور المركبات •

وثامناً : انَدُ تعاريف الدلالات الثلاثة ينتقض بعضها ببعض وذلك فيما اذا كان اللفظ مشتركا لفظيا بين الكل والجزء (كالامكان) الموضوع لسلب الضرورة عن الطرفين المسمى بالامكان الخاص والموضوع لسلب الضرورة عن الطرف المخالف المسمى بالامكان العام فاذا استعمل لفظ ( الامكان ) في الامكان الخاص كانت دلالته على الامكان العام بالتضمن مع انه يصدق عليها ائتها مطابقة لأنها دلالة اللفظ على ما وضع له لفرض وضع الامكان للامكان العام أيضا فكان تعريف المطابقة يشمل التضمن وهكذا لو استعمل لفظ الامكان في الامكان العام كانت دلالته عليه مطابقة مع انها يصدق عليها تعريف التضمنية لأنها كانت دلالة اللفظ على جزء الموضوع له لفرض وضم الامكان للامكان الخاص الذي يكون الامكان العام جزئه وداخلاً فيه • وهكذا فيما اذا كان اللفظ مشتركا لفظيا بين المعنى ولازمه (كالشمس) الموضوع للجرم ولازمه وهو الضوء فائه اذا استعمل لفظ الشمس في الجرم كانت دلالته على الضوء إلتزامية مع ائها يصدق عليها تعريف المطابقة لأنها دلالة اللفظ على ما وضع له لفرض وضع لفظ الشمس للضوء . وهكذا لو استممل لفظ الشمس في الضوء كانت دلالته عليه بالمطابقة مع النها يصدق عليها تعريف الالتزامية لأنها كانت دلالة على لازم الموضوع له • ــ وجوابه ــ ان عيود الحيثيات في تعريف الدلالات معتبر فدلالة اللفظ على تمام ما وضع له من حيث الله تمام ما وضع له تكون مطابقة • ودلالته على جزئه من حيث ائه جزئه تضمن وعلى اللازم من حيث ائه لازم التزام • وعليه فلا ينتقض تماريف الدلالات الثلاثة بعضها ببعض فائة الامكان اذا أطلق واريد به الامكان الخاص كانت دلالته في هذا الحال على الامكان العام تضمن فقط ولا يصدق عليها تعريف المطابقة لأن دلالته على الامكان العام حينثة من حيث الله جزء للموضوع له لا من حيث الله تمام الموضوع له وقس الباتي عليه . إن قلت : فعلى هذا كان عليهم أن يأخذوا قيد الحيثية في التماريف • قلنا : ان ً الدلالات تختلف باختلاف الاعتبارات والامور التي تختلف باختلاف الاعتبارات قيد الحيثية معتبر في تعريفها مضافا الى أن تعليق الشيء بما يناسبه يشمر بالعلية فالمطابقة علقت بتمام الموضوع له فالدلالة من حيثيته وبواسطته تكون مطابقة . والتضمنية علقت بالجزئية فالدلالة من حيثيتها وبواسطتها تكون تضمنية • والالتزامية علقت بالخارج فالدلالة من حيثيته وبواسطته تكون التزامية •

وتاسما : الله لا دليل على حصر الدلالة اللفظية الوضعية في الأقسام الثلاثة المذكورة إذ يجوئز العقل الدلالة على الخارج الغير اللازم • ــ وجوابه ان الحصر في ذلك عقلي وإن لم يكن مرددا بين النفي والاثبات إلا ان المقل حاكم بعدم قسم رابع لها لإن دلالة اللفظ اماً على نفس الموضوع له أو لا والأول هي المطابقة والثانية اماً على جزئه أو الخارج عنه اللازم والأول

التضمن والثانية الالتزام فلم يبق إلا الخارج الفير اللازم والعقل لا يجويز الدلالة عليه وإلا لدل كل شيء على كل شيء فتآمل لما سيجيء انشاء الله في الايراد الثالث عشر في هذا المقام .

وعاشرا: ان حصر الوضعية اللفظية بالأقسام الثلاثة غير صحيح لأن دلالة المركب (كجاء زيد") على معناه خارجة عن الدلالات الثلاثة لأن دلالته على المعنى المركب ليس بالمطابقة لأن الواضع لم يضعه لهذا المركب بل لمفرداته فصارت باجتماعها مركبة ولا بالتضمن ولا بالالتزام لأنه تمام المعنى و إن قلت: إذن هذه الدلالة ليست بوضعية حتى تكون أحد أقسامها الثلاثة و قلنا: ائها وضعية لأن الوضعية كما عرفت ما استندت للوضع وهـذه مستندة للوضع كالالتزامية والتضمنية حيث علموهما وضعيتين لاستنادهما للوضع وجووابه ــ اثه عبارة عن عدة دلالات مطابقية مجتمعة وإن شئت قلت: اثها مطابقة لأن المطابقة أعم من أن يكون فيها وضع اللفظ لمنى كما في المركبات أو وضع أجزائه لأجزاء المعنى كما في المركبات أو يستها الموضوعة لمهنية المنوية وهيئية المعنوية و

وحادي عشر: ان حصر الدلالة الوضعية اللفظية بالأقسام المذكورة الثلاثة غير صحيح وذلك لأن أحد جزئي المدلول اذا كان لازما للجزء الآخر لزوما ذهنيا فائه يكون للفظ دلالة عليه بواسطة ائه جزء المدلول وبواسطة ائه لازم للجزء الآخر ومن البديهي ان الدلالة عليه بواسطة ائه لازم للجزء الآخر ليست داخلة في أحد الأقسام الثلاثة لأنها لا مطابقة لأنها ليست بالدلالة على تمام المعنى الموضوع له ولا بالتضمن لأن هذه الدلالة لم تكن بواسطة

ائه جزء المعنى ولا بالالتزام لأنه لم يكن خارجاً عن المعنى وقد مثال له بلفظ (هما) اذا كان عائداً للابوتة والبنوة فائه يدل عليهما مجموعاً وعلى كل واحد منهما بواسطة ائه جزء المعنى وبواسطة ائه لازم للجزء الآخر فالدلالة الأولى مطابقة والثانية تضمن والثالثة ليست بداخلة في أحد الأقسام الثلاثة فيلزم وجود قسم رابع للدلالات ويمكن التمثيل له أيضاً بمثل ( الائسان ) فائه دال على مجموع الحيوان الناطق بالمطابقة وعلى الحيوان بواسطة ائه جزؤه وبواسطة ائه لازم للجزئه على العيوان بواسطة ائه لازم لجزئه الذي هو الناطق غير داخلة في أقسام الدلالات الثلاثة فالحصر بها غير صحيح موجوابه منع تحقق الدلالة الثانية اعني الدلالة على الجزء بواسطة ائه لازم للجزء الآخر وذلك لأن الجزئين يلتفت اليهما الذهن دفعة واحدة عند الالتفات للمعنى المطابقي لأفهما في مرتبة واحدة فلا يعقل أن يلتفت للجزء الآخر مرة ثانية حين التفاته للاول وإلا لزم حصول الشيء مرتين في الذهن في آن واحد وهو آن الالتفات الى الملزوم منهما وهو محال ه

وثاني عشر: اندَّ حصر الدلالة الوضعية اللفظية في الأقسام الثلاثة المذكورة غير صحيح لأن اللفظ المشترك كما يدل على كل واحد من معانيه يدل على جميعها أيضاً ودلالته على جميعها ليست بمطابقة لعدم الوضع له ولا بالتضمن لأنه ليس بجزء المعنى ولا بالالتزام لأنه ليس بلازم ذهني لها و فالحصر في الأقسام الثلاثة غير صحيح ٥ ـ وجوابه ـ اندَّ المشترك كما حقق في محله لا يمكن استعماله في أكثر من معنى واحد إلا على ضرب من التجوئز وعليه يكون حينئذ حكمه حكم الدلالة المجازية ٥.

وِثَالَتُ عَشَر : انْ يُحَمِّر الدلالة الوضعية اللفظية بالأقسام الثلاثة المذكورة

غير صحيح لأن الدلالة المجازية غير داخلة في أحد أقسامها إذ المعنى المجازي ليس بتمام ما وضع له وإلا لكان معنا حقيقياً ولا إلتزاميا لأنه ليس بلازم للمعنى ولا بتضمن كما هو واضح • وجوابه \_ أنا إن قلنا بوجود الالتزام بدون المطابقة كانت التزامية كما سبق في جواب الايراد الثاني على تقسيم مطلق الدلالة • وإن قلنا بالوضع النوعي فيه فهو مطابقة ولا يلزم كونه حقيقة لأنه وضع على أن يستعمل بالمناسبة للمعنى الأول مع القرينة بخلاف الحقيقة فائها ليست كذلك كما تقدم نعم لو قلنا بأن الاستعمال فيه ليس باعتبار الوضع النوعي • والالتزام لا يوجد بدون المطابقة كانت دلالته لفظية وضعية لما تقدم في جواب الايراد الثاني على تقسيم مطلق الدلالة وليست بواحدة من الإقسام الثلاثة المذكورة • \_ ان قلت : ان كلامهم في خصوص الدلالة الوضعية التي تكون بنعو استعمال اللفظ فيما وضع له قلنا : هذا خلاف ظاهر كلامهم لأن ظاهر التقسيم لمطلق الدلالة الوضعية •

ورابع عشر: ان حصر الدلالة الوضعية اللفظية في الأقسام المذكورة الثلاثة غير صحيح لأن الأعداد تدل على المراتب التي تحتها فان السبتة تدل على الثلاثة مثلاً وهذه ليست بتمام الموضوع له حتى تكون مطابقة ولا بالتضمن فائهم قد صرحوا وحققوا بأن الأعداد ليست المراتب التي تحتها أجزاء لها وإلا لزم أن يكون الشيء قد دل اللفظ الواحد عليه بعدة دلالات فان الواحد يدخل في كل مر تبة من مراتب العدد وللزم حضور عدة مراتب كثيرة عند حضور الأعداد الكبيرة وإنما العدد يدل على الوحدات فالستة تدل على وحدات السبتة لا على الخمسة والأربعة والثلاثة والاثنين والواحد ولا بالالتزام لأن المراتب التي تحته ليست بلازمة لا لمدلول العدد المطابقي لأن مدلوله مرتبته المراتب التي تحته ليست بلازمة لا لمدلول العدد المطابقي لأن مدلوله مرتبته

آكثر منها ولا لأجزائه لأن أجزاءه كما عرفت هي نفس الوحدات مع الله يلزم خروج المرتبة عنه مع عدم خروج أجزائها عنه فلو كانت الأربعة دالة على الاثنين إلتزاماً لزم خروج الاثنين من الأربعة لأن الدلالة الالتزامية إنما تكون على الأمر الخارج مع عدم خروج أجزاء الاثنين من الأربعة لأن الأربعة دالة على وحدات الاثنين وأجزائها ٠ ـ وجوابه ـ الما فالتزم بعدم الدلالة أصلاً لما ذكره الخصم من لزوم حضور مراتب كثيرة للإعداد الكبيرة مضافا الى أن مراتب الأعداد مأخوذة بشرط عدم الزيادة والمرتبة الأعلى مأخوذة بشرط الزيادة والمرتبة الأعلى مأخوذة بشرط الزيادة وبينهما تباين لا التلازم الذهني ٠

وخامس عشر: اندً العصر المذكور غير صحيح لأنه يجوز أن يكون الخارج عن الموضوع له ثابتاً له دائماً لا بنجو اللزوم كالكرم لحاتم فائه دائم الثبوت لحاتم وليس بلازم له • ـ وجوابه ـ انته إن كان المراد باللوام عدم الانفكاك في الذهن فهو المراد باللزوم الذهني المعتبر في الدلالة الالتزامية وإن كان المراد باللوام عدم الانفكاك في الخارج فهو غير موجب لدلالـة اللفظ عله •

وسادس عشر: ان الحصر المذكور غير صحيح لأنه ان اعتبر في تعريف الدلالات الثلاثة العيثية لم يكن الحصر عقلياً لعدم ترديده بين النفي والاثبات وإن لم يعتبر فيه الحيثية انتقض تعريف الدلالات بعضها ببعض فيما كان اللفظ مشتركا بين الجزء والكل وفيما كان اللفظ مشتركا بين الكل واللازم و وجوابه \_ ان قيد الحيثية معتبر في تعاريفها ولا مانم من التزام كون الحصر استقرائي مضافا الى أن كون الحصر لم يردد بين النفي والاثبات لا يلزم منه ان غير عقلي إذ بالبرهان اذا نفى القسم الآخر كان أيضا عقليا

وإن كان على تقدير ما ذكرناه من احتمال كون المجاز غير موضوع لمعناه وإنما استعمل من جهة المناسبة له تكون دلالته وضعية لاستنادها الى الوضع لأنه لولا وضعه لذلك المعنى لما صح استعماله فيما يناسبه مع اثنها لم تكن من أحد الإقسام الثلاثة للدلالة الوضعية ٠

# اللَّزوم الَّذِي هو شرطُ الدَّلالَة الانتزامية

(اشترطوا في الدلالة على خارج الممنى التي هي الدلالة الالتزامية أن يكون بين المعنى وخارجه لزوما ذهنيا بيئنا بالمعنى الأخص وهو ما كان يمتنع الالتفات الى الملزوم بدون الالتفات الى اللازم سواء كان هذا الامتناع من جهة المقل أو من جهة المرف ومجرى العادة • وإنما اشترطوا ذلك لأنه لولاه لما كان عند العلم بالدال يعلم بالمدلول الالتزامي فلا تتحقق الدلالة عليه ) • ورد عليهم سبعة إيرادات •

أولاً : ان الملازمة لا توجد بين الشيء وخارجه لأن هذه الملازمة إن كانت غير لازمة لهما فلم تكن بينهما ملازمة وإن كانت لازمة لهما فلم تكن بينهما ملازمة وإن كانت لازمة لهما فلم تحققت ملازمة اخرى وننقل الكلام اليها وهلم جرا وهو التسلسل وبهذا يظهر ائه لا وجه لدعوى الملازمة بين شيئين لا ذهنا ولا خارجاً • \_ وجوابه \_ ان الملازمة لازمة لهما وهي أمر" اعتباري والتسلسل في الاعتبارات ليس بباطل لأنه ينقطع بانقطاع الاعتبار مع ائه يمكن أن يقال ان الملازمة لازمة بنفسها نظير الضوء مضىء بنفسه ونظير الوجود موجود بنفسه •

وثانياً: اندُّ اللزوم الذهني من جهة العادة والعرف يختلف باختلاف العادة والعرف فينبغي اسقاطه عن درجة الاعتبار كما أسقطه متقدمي المنطقيين وإنما ألحقه بعض متأخريهم تبعاً لأهل العربية • ــ وجوابه ــ اثه لا وجه

لاسقاطه فانءً البلغاء لا زالت تراعيه في تراكيبهم • واختلاف العرف والعادة لا يوجب اسقاطه وإلا لوجب اسقاط الدلالة الوضعية لاختلافها باختلاف الأوضاع •

وثالثًا : انَّه لو كان المعتبر في الدلالة الالتزامية هو كون اللزوم بينا لزم خروج كثير من المعاني المجازية والكنايات عن أن تكون مدلولات التزامية لعدم الالتفات الى اللازم فيها عند الالتفات الى الموضوع له فورا وإنما يكون بعد التأمل في القرائن والامارات • ولما حصل الاختلاف في دلالة الالتزام في الوضوح والخفاء بل كانت كلها واضحة لأن كل واحد من اللوازم لما كان بينا ازومه يلتفت اليه عند الالتفات الى الموضوع له من دون تفاوت في وضوح اللزوم وخفائه ووضوح القرائن وخفائها • إن قلت : انَّ دلالة المجاز والكناية على معانيها مشروط بالالتفات الى القرائن والامارات ومع الالتفات اليها ينتقل الذهن الى معانيها فورا وإنما تنفاوت بالوضوح والخفاء باعتبار وضوح القرينة وخفائها وامءا بعد الالتفات الى القرائن لا شك ينتقل الذهن الى معانيها • قلنا : انَّ كثيرًا من المجازات بعد الالتفات الى القرينة أيضًا يحتاج الالتفات الى معانيها الى زيادة تأمل ــ وجوابه ــ ما تقدم منا غير مرة من أن دلالة المجاز والكناية ليست بدلالة إلتزامية لأنها دلالة تبعية إذ انــّــ فهم المعنى الخارج إنما يكون بالتبع لفهم الموضوع له والمجاز والكناية يدلان على خارج المعنى بالاستقلال ولا شك انءً الدلالة التبعية غير الدلالة الاستقلالية فلا يصح جعلهما من وادر واحد مع اند الحيثية كانت تعليلية في الدلالات الثلاثة والمجاز لم تكن الدلالة فيه من حيث الله لازم المعنى بل من حيث العلاقة والمناسبة للموضوع له •

ورابعا: ان الدلالة على خارج المعنى قد يكون بعلاقة السبب والمسبب والمجاورة والمشابعة وغير ذلك من العلاقات المعتبرة في المجاز فهذه دلالة على خارج المعنى مع ان الخارج ليس بلازم للمدلول • ـ وجوابه ـ ان هذه دلالة مجازية وليست بالتزامية •

وخامسا: انه قد يفهم اللازم الفير البيتن من اللفظ بعد التأمل كالحدوث للعالم فان كانت هذه دلالة التزامية لم يكن يعتبر في الدلالة الالتزامية اللزوم البيتن وان كانت غير التزامية فيلزم كون الدلالات أكثر من ثلاثة وجوابه \_ ان المعتبر في الدلالة الالتزامية أن يكون فهم اللازم عين فهم الكل كما في التضمن لا أنه هناك فهمان أحدهما للكل والآخر للازمه وإلا كانت عقلية غير مستندة للفظ بل للمقدمات المقلية وقد تقدم في جواب الابراد السادس على تقسيم الدلالة الوضعية اللفظية ما ينفعك في المقام ه

وسادسا: ان المعنيات تدل على المعاني المقصودة منها مع ائه لا لزوم بيتنا بالمعنى الأخص بين معانيها والمقصود منها • ــ وجوابه ــ ان دلالتها من قبيل الدلالة المجازية •

وسابعا : اثه يجوز أن يكون المعنى الخارج لازم لنفس الوضع أو لنفس الوضع أو لنفس الوضع مع اللفظ أو لجميعها أو لنفس اللفظ فائه في الجميع يكون اللفظ دال على هذا الخارج - وجوابه - اثه في جميع هذه الصور كان الخارج لازما للمعنى الموضوع له وإلا لما كان اللفظ دالا عليه عند استعماله في الموضوع له إذ اللفظ كان لازما للموضوع له وهذا كان لازما للمعنى الخارج عنه ولازم اللازم لازم •

### في تلازم الدلالات الثلاثة

(قالوا: ان المطابقة تلزم التضمن والالتزام فلا يوجدان بدونها إذ الدلالة على جزء الموضوع له ولازمه فرع الدلالة على تفسه و ولا عكس لجواز كون الموضوع له بسيطاً لا جزء له ولا لازم و واماً بين التضمن والالتزام فلا تلازم لجواز وجود أحدهما بدون الآخر كما لو كان جزء للموضوع له ولا لازم وكما لو كان لازم للموضوع له ولا جزء له ) وورد عليهم خمسة ايرادات:

أولاً: إن الدلالة الالتزامية لازمة للمطابقة والتضمن فان كل معنى منالماني له لازم وأقله التهليس غيره أو إنه يما و إنه معلوم أو انه مفهوم أو انه ممتاز عما عداه • وجوابه و ما عرفته من ان المعتبر في الدلالة الالتزامية هو اللزوم الذهني البين بالمعنى الأخص وهو ما كان تصوير اللازم لا ينفك عن تصور المعنى ومن البديهي اثا كثير ما تتصور المعنى ولا يخطر ببالنا تلك اللوازم وإن كانت في الواقع لا تنفك عنه • إن قلت : ان الملم بالشيء عبارة عن انكشافه بعيث يمتاز عن غيره فالامتياز عما عداه من لوازم العلم به ذهنا • قلنا : نعم ولكن لا يلزم تصور صفة الامتياز عن الغير عند تصوره فائا كثيراً ما تتصور الأشياء ونغفل عن وجودها في الذهن فضلاً عن غيرها •

وثانيا: ان اللفظ قد يستعمل في الجزء بدون الكل كما لو استعمل البيت في منوره وقد يستعمل في اللازم دون الملزوم كالشمس تستعمل في الفوء الذي هو لازم الجرم وعليه فيوجد كلا من التضمن والالتزام بدون المطابقة ه ــ وجوابه ــ ان عند المناطقة لا تكون هذه الدلالة دلالة تضمنية

ولا التزامية لأن التضمن عندهم هو الدلالة على ما كان في ضمن المعنى • والالتزام عندهم هو الدلالة على لازم المعنى المستعمل فيه اللفظ من حيث ائه لازم المعنى • والدلالتان المذكورتان ليستا كذلك وإنما هما مجازان ويكونان مطابقتين أن قلنا بأن الإلفاظ موضوعة بوضع نوعي للمعاني المجازية • نعم عند أهل العربية يسميان بالتضمن والالتزام لأن التضمن عندهم هو الدلالة على جزء المعنى ولو لم يكن في ضمن الاستعمال في المعنى • والالتزام الدلالة على لازم المعنى ولو لم يكن بتبع الدلالة على نفس المعنى ولذا عندهم التضمن والالتزام إنما يلزمان المطابقة تقديرا بممنى أن تكون للفظ دلالة مطابقة وإن لم تكن موجودة فعلاً حال الدلالة التضمنية والالتزامية • إن قلت : ان ي قيد الحيثية معتبر في الدلالات والدلالة على هذه الاشياء لم تكن من حيث إنها جزء الممنى او لازمه بل من حيث اتها معانى مجازية • قلنا : قد عرفت ان قيد الحيثيات قيد تعليلي ومن البديهي ان العلة كانت في الاستعمال هو كون ألمعني جزءًا أو لازمًا للموضوع له وقد عرفت انــًا الحق مع المناطقة فانءً سنخ الدلالة في هذين الصورتين أعنى استعمال اللفظ في الجزء أو اللازم بدون الموضوع له سنخالدلالة المجازية وقد عرفت وستعرف أيضا اتها غير داخلة في قسم من هذه الدلالات الثلاثة •

وثالثا: انـ الالترام لازم للتضمن لأن التضمن لا يوجد إلا في المركبات والتركيب من لوازم المركب فاللفظ الدال على المركب دال على التركيب بين أجزائه • ـ وجوابه ـ اثه يدل على الصورة الواحدة المركبة من دون التفات الى تركيبها •

ورابعاً : انــ الفعل موضوع للحدث مع النسبة كما صرح به جمع" من

العلماء فلو استعمل بدون الفاعل يفهم جزء ممناه وهو الحدث دون النسبة لأن فهم النسبة موقوف على فهم المنتسب اليه وهو غير مذكور فتكون النسبة غير مفهومة فيوجد التضمن بدول المطابقة • ـ وجوابه ـ اماً على مسلك أهل العربية فلا اشكال لأن المطابقة موجودة تقديرًا • وامًّا على مسلك المناطقة فنقول: الموضوع له الحدث مع النسبة الى فاعل ما وهي مفهومة وان لم يذكر الفاعل على ان: الكلام في الألفاظ المستعملة استعمالاً صحيحًا • وخامساً : انَّ التعليل بجواز كون الموضوع له بسيطاً لا لازم له لا يفيد اليقين بالمدعى إذ الجواز لا يوجب الا احتمال ذلك لا تعين وقوعه حتى يجزم بالمدعى . وبعبارة أوضح ان؛ الجواز الذي جعل تعليلاً لنفى العكس يفيد عدم العلم بالمكس لا ائه يوجب نفيه في الواقع إذ الجائز يمكن أن لا يكون واقعاً في الخارج . ــ وجوابه ــ انَّ مرادهم بيان حكم العقل بالملازمة وانَّ العقل حاكم بها من طرف التضمن والالتزام للمطابقة دون أن يحكم بها من طرف المطابقة لهما لتجويز العقل وجود ماهية بسيطة ذهنا لا لازم لها في الذهن قد وضع اللفظ بأزائها •

## التبعية بن الدلالات

(قالوا: ويتبع التضمن والالتزام للمطابقة) • ويرد عليهم ثلاثة ايرادات: أولا : أنّه قد سبق ان اللفظ الموضوع للمركب يكون فيه التقال واحد من اللفظ الى المعنى المركب وملاحظة واحدة شخصية لمعناه ويفهم الأجزاء منه اجمالا بعين فهم الكل • فهنا شخص واحد من الفهم هو فهم الكل وهو عين فهم الأجزاء إجمالا نظير ما أذا وقع بصرك على زيد فاللك تراه وترى أجزاءه برؤية واحدة فالدلالة على الكل لا تفاير الدلالة على

الأجزاء بل بالاضافة والاعتبار فان اعتبر هذا الفهم بالنسبة الى الكل واضيف اليه سمى فهم الكل ودلالة مطابقة وإن اضيف الى الجزء واعتبر بالنسبة اليه سمى فهم الجزء ودلالة تضمنية فلم يحصل في الذهن صورتان متغايرتان وفهمان مختلفان بالذات بل لو كان فهمنا بحيث كان فهم الجزء بعد التأمل في فهم الكل كانت دلالة عقلية لأنها كانت بمقدمات عقلية • وهكذا الكلام في الدلالة الالتزامية فائها عين الدلالة المطابقية وليس هناك فهمان وصورتان متغايرتان بالذات بل هو نظير ما اذا وقع بصرك على زيد بعوارضه ولوازمه فاته ليس الموجود في الذهن إلا شيء واحد وصورة واحدة للمعنى ولازمه وإنما تغاير الدلالة بينهما كان بالاعتبار والاضافة فالفهم المذكور إن نسب ولوحظ للمعنى الموضوع له سمي مطابقة وإن لوحظ للازم سمي التزامية ولهذا قلنا ان سنخالتضمن والالتزام غير سنخالمجاز بل قد عرفت ان ً فهم اللازم لو كان بعد فهم الكل بحيث كان هناك فهمان وصورتان كانت الدلالة على اللازم دلالة عقلية لا التزامية • ـ وجوابه ـ نعم واندً المراد بالتبعية هو التبعية بحسب الاعتبار لا بحسب الحقيقة فان الدلالة على الجزء واللازم حبث اتبها حاصلة بواسطة الدلالة على الكل كانت تابعة لها فالتبعية هنا عبارة عن تبعية أحد الاعتبارين للآخر • إن قلت : انه في المركب تكون التبعية حقيقة لأن المركب (كفام زيد ) لا يتصور فيه اتحاد الفهمين فهم الكل وفهم الجزء فانَّ فهم الجزء فيه سابق على فهم الكل إذ بعد فهم الأجزاء بالتفصيل يفهم المركب فليس فهم الكل عين فهم الجزء • قلنا : نعم ولكن الدلالة على الأجزاء فيه لم تكن تضمنية بل مطابقية فاند المركب عبارة عن اجتماع عدة دلالات مطابقية كما تقدم . وثانيا : اند فهم بعض اللوازم الذهنية مقدم على الملزومات كما في الإلفاظ الموضوعة لاعدام الملكات فان فهم الملكات فيها متقدم على العدم المحضوع له الفاظها لأن الموضوع له فيها ليس مطلق العدم بل العدم المضاف المحضوع له الفاظه المؤذ فيه كالعمى والمضاف موقوف معرفته على المضاف اليه لأن قيد الاضافة مأخوذ فيه كالعمى بالنسبة الى البصر • مد وجوابه مدان كلامنا في التبعية في الفهم من اللفظ وهو إنما يكون بعد فهم الموضوع له لأنه كان بتوسطه يفهم اللازم مع ان فهم الملكات إنما يكون سابقا في الفهم التقصيلي لا في الفهم الإجمالي الذي كان فهما واحدا للموضوع له مع لازمه فان الجميع يفهم أولا ثم لازمه في ضمنه •

وثالثاً: ان فهم الجزء سابق على فهم الكل لتوقف الكل عليه في التعقل فكيف يكون التضمن تابع للمطابقة • ــ وجوابه ــ عين ما تقدم في جواب الايراد الثاني حرفا بحرف •

#### المفرد والمركب

(قالوا: انة اللفظ الموضوع إن قصد بجزء منه الدلالة على جزء المعنى فمركب وإلا فمفرد) . ويرد عليهم ثلاثة عشر إيرادًا .

أولا : ان تقييد اللفظ بالموضوع يقتضي أن يكون التقسيم للتمظ بالنسبة الى معناه الحقيقي ولازم ذلك خروج المجازات من المركبات والمفردات فمثل (أسد) مرادا به الرجل الشجاع ليس بعفرد ولا مركب لأنه ليس بلفظ موضوع له ومثل اشرق البدر مرادا به ظهور الحبيب ليس بعفرد ولا بمركب لأنه ليس الاشراق موضوع للظهور ولا البدر موضوع للحبيب ولو أبدلوا الموضوع بالمستعمل لما ورد هذا الاشكال ٥ ـ وجوابه ـ انها

المجازات موضوعة عندهم بالوضع النوعي مضافا الى إمكان أن يقال ان مرادهم ان اللفظ الذي وضع وكان متلبسا بالوضع والمجازات كانت موضوعة لأن لها معاني حقيقية غاية الأمر أن يكون المراد بالمعنى هو المعنى الأعم من الموضوع له أو المستعمل فيه ه

وثانيا : الله يلزم على ما ذكروه أن يكون الفعل المسمى بالكلمة عندهم مركبا لتصريحهم بأن مادته موضوعة للحدث وهيئته موضوعة للزمان فكان جزء لفظه يدل على جزء معنساه وهكذا اسم الفاعل واسم المفعول وباقي المشتقات بناء على انه الهيئة موضوعة فيها لمعنى غير ما وضعت له المادة وإلى قلت : انه المراد بالأجزاء هي الأجزاء المرتبة في السمع و والهيئة والمادة يسمعان دفعة واحدة كما ألجاب بذلك نوع المناطقة وقلت : مضافا الى الثهم لم يقيدوا الأجزاء في التعريف بكونها مرتبة في السمع لا يتم في الأفعال المقترنة بالعروف الدالة على المعاني كتاء المطاوعة والف المشاركة والألف والسين والتاء الدالة على الطلب وهكذا الألف والنون في المثنى والواو والنون في الجمع إلا أن يلتزم بكون هذه الكلمات مركبة كما التزم ابن سينا بأن الفعل المضارع للمتكلم (كاقوم) مركب لدلالة الهمزة على المتكلم (

وثالثاً : انهٔ تعریف المركب یشمل صورة ما لو ضم لفظ الی لفظ آخر أجنبي عنه كما لو قبل ( رجل فرس ) فيلزم أن يكون هذا مركباً • ـ وجوابه الله لما يكن المراد منه معنى واحد فليس له آجزاء ويكون جزء اللفظ دال على جزء المعنى وإن ابيت قلا مانع من الالتزام بأنه مركب •

ورابعاً: الله كان عليهم أن يقيدوا الموضوع باللفظ فيقولون : اللفظ الموضوع فاندُ الدوال الأربع لا توصف بالأفراد والتركيب اصطلاحاً .

وجوابه ما عرفت من انهم صرحوا بأن محل البحث هو الدلالة اللفظية
 الوضعية لكون مدار الافادة والاستفادة عليها • وإنما ذكروا الموضوع
 لبيان المقسم لهما •

وخامساً : اته يلزم على هذا التعريف ان المركبات عند عدم قصد معانيها كالمركبات الصادرة من الساهي والغافل والنائم بل المثفنثي الغير الملتفت للمعنى بل المركبات قبل استعمالها أن تكون مفردات من جهة ائها موضوعة مع ائتما لم يقصد بجزء منها الدلالة على جزء المعنى فالأصح أن يسقط لفظ ( القصد ) من التعريف كما سلكه بعض المتقدمين . إن قلت : اتا لو لم نعتبر القصد لزم أن يكون مثل ( حيوان ناطق ) علما لزيد مركبًا لأنه قد دل جزء اللفظ على جزء المعنى إلا ائه لم تقصد هذه الدلالة . قلنا : ان؟ الأفراد والتركيب مفهومان اعتباريان وقد عرفت انَّ قيد الحيثية معتبر في تعريف المفاهيم الاعتبارية فاللفظ من حيث دلالة جزئه على جزء معناه يكون مركبًا ومن حيث عدم دلالته فهو مفرد ( فالحيوان الناطق ) من حيث دلالة جزئه على جزء معناه يكون مركبًا ومن حيث عدم دلالته كما لو كان مستعملاً في العلمية بكون مفردًا • إن قلت : ان المراد بالقصد قصد الواضع والمركبات المذكورة كان الواضع قد قصد بجزء منها الدلالة على جزء المعنى • قلنا : انْتَ الواضع ليس وظيفته إلا الوضع ولم يلزم اندَّ يقصد المعاني من الألفاظ • ان قلت : ان المراد بالقصد أعم من الفعلى أو الإمكاني والمركبات المذكورة بمكن فيها القصد المذكور • قلنا : ظاهر القضية هو الفعلية فان القضايا اذا كانت مجردة عن الجهة فظاهرها اثها الفعلية أعنى المسماة بالمطلقة العامة مع ائته يلزم دخول مثل ( الحيوان الناطق ) علما في تعريف المركب لأنه يمكن

فيه القصد المذكور .

وسادساً: ان مثل ( زيد ) في جواب من قال ( من جاءك ) بل مثل ( اضرب ) فعل أمر لا اشكال ائه يصح السكوت عليه فلابد أن يكبون مركبا مع ائه ليس له جزء لفظ يدل على جزء المعنى • \_ وجوابه \_ ان تفس زيد واضرب في المثالين لا يقال لهما مركب وإنما هما مفردان نعم مع ملاحظة اللفدر يكونان مركبين ويكون جزء اللفظ دالا على جزء المعنى ولا يشترط في المركب أن تكون أجزاؤه اللفظية فعلية بل أعم من أن تكون فعلية أو مقددة •

وسابعاً: ان اللفظ المركب اذا كان له لازم واحد فيلزم أن يكون مركبا باعتبار معناه المطابقي لدلالة جزء اللفظ على جزء المعنى المطابقي ومفرد باعتبار عدم دلالة جزء اللفظ على جزء المعنى الالتزامي وهكذا لو كان باعتبار المعنى التضمني كذلك فيلزم اجتماع المتنافيين في موضع واحد ولذا بعض المناطقة من المتأخرين قيد المعنى بالمطابقي و مد وجوابه ا أك عرفت ان الأفراد والتركيب معنيان اعتباريان فيجوز أن يكون اللفظ مركبا باعتبار المعنى المضابقي ومفردا باعتبار المعنى التضمني أو الالتزامي كما قلنا في الحيوان الناطق) علما لزيد و

وثامنا : ان المركب من لفظين مترادفين كما في حمل الشيء على نفسه كِقولنا : ( الانسان إنسان ) وكقول اللغويين ( الأسد غضنفر ) وكقول المنطقيين : ( الكلي كلي ) وكما في التأكيد مثل ( زيد زيد ) في قولنا : جاء زيد زيد ، وكما في التفصيل مثل قولنا : ( بابا بابا ) في قولنا : ( قرأت الحساب بابا بابا ) فائه بناء على وضع الالفاظ لنفس المعاني كما هو الحق لا للصور الذهنية لم يكن جزء اللفظ دالا على جزء المعنى إذ لم يكن المعنى متعدداً فتكون المذكورات مفردات • إن قلت : ان المعنى مركب بتكراره بمعنى ائه مركب من أجزاء متماثلة • قلنا : لو كانت الالفاظ موضوعة للصور الذهنية صح ذلك ولكنها موضوعة للواقع والواقع واحد لا تعدد فيه •

وتاسما: ان الذي يتملق به القصد هو جزء المعنى وفي التعريف قد تعلق القصد بالدلالة • مد وجوابه ما الفارق بين الافراد والتركيب هو تعلق القصد بنفس الدلالة فان (الحيوان الناطق) اذا قصد الدلالة بجزء منه على جزء المعنى كان مركبًا وإن لم يقصد كان مفردًا وامًا القصد الى جزء المعنى فيوجد في المركب والمغرد لأنه اذا قصد الكل فقد قصد الجزء وعاشرًا: انه لو كان الافراد والتركيب تابع لقصد الدلالة لزم أن يكون مثل (زيد) لو قصد بجزء منه الدلالة على جزء معناه بأن قصد المتكلم مع انه لا اشكال في انه مفرد عند القوم حتى مع هذا القصد • مد وجوابه منائر المراد القصد الجاري على قانون الوضع والقصد المذكور لم يجر على قانون الوضع والقصد المذكور لم يجر على قانون الوضع و ولو سلم كما قد يجمل بعض الحروف رمزًا لهدة مطالب قانون الوضع • ولو سلم كما قد يجمل بعض الحروف رمزًا لهدة مطالب

وحادي عشر : لا شك ائه اذا كان جزء اللفظ دالا على جزء المعنى والبعض الآخر مهمل كقولنا : ( ديز مهمل ) أو ( ديز مقلوب زيد ) يكون اللفظ مركبًا مع ان تعريف المركب لا يشمله لأنه لم يكن اللفظ الموضوع جزئه قد دل على جزء المعنى بل نفسه قد دل على جزء المعنى إلا اللهم أن يقال : ان اللفظ المهمل في نوعه أو جنسه أو شخصه •

وثاني عشر: اته كيف صح منهم تقديم تعريف المركب على تعريف المفدد مع ان المفرد مع ان المفرد يتوقف عليه المركب لأنه جزء المركب و جوابه وان المقام لما كان في بيان مفهومهما ومفهوم المركب وجودي ومفهوم المفرد عدمه كانت معرفته متقدمة على معرفته نظير تقدم معرفة الملكات على اعدامها وما ذكر إنما يقتضي تقديم المفرد بحسب الذات ولذا في مقام التقسيم وبيان الأحكام قدم أغلبهم المفرد على المركب •

وثالث عشر: اندَّ تعريف المركب لا يتم في المركبات البديهية الكذب كقولنا: (الانسان يطير بجناحيه) والمركبات الكنائية التي لم يقصد معناها الحقيقي كقولنا: (زيد كثير الرماد) كناية عن كرمه فائه لم يقصد معناها فضلاً عن قصد دلالة أجزائه على جزء معناه • م وجوابه مان المراد بالقصد في تعريف المركب هو القصد الاستعمالي لا القصد الجدي والمركبات المذكورة كان القصد الاستعمالي لممانيها موجوداً وإنما القصد الجدي لها كان مفقوداً •

# تقسيم المفرد الى الاسم والكلمة والاداة

(قستموا المفرد الى أقسام ثلاثة اسم وكلمة وأداة ولهم في تفسيرها وتمييز بعضها عن بعض وجهان و أحدهما ان المفرد ان لم يصلح للاخبار به وحده فهو الأداة وان صلح لذلك فان دل بهيئته على زمان معيئن من الأزمنة الثلاثة فهو الكلمة وإلا فهو الاسم وثانيهما انالمفرد إناستقل فسم الدلالة بهيئته على أحد الأزمنة فكلمة وبدونها إسم وإلا فأداة ) و ويرد عليهم عشرون إيرادا فعلى التفسير الأول ايرادا واحدا وهو:

الثهم أن أرادوا بصلاحية الاخبار به وحده هو صلاحيته بحسب لفظه

لذلك بمعنى اند لفظه يمكن أن يقع خبرا لمبتدأ بحسب الصناعة اللغوية بحيث يكون عند النحويين في مقام الاعراب خبر لمبتدأ فيشكل عليهم بالضمائر المتصلة والمنفصلة الملازمة للنصب على الظرفية أو المصدرية فائتها بألفاظها لا تصلح لأن تقع خبرا لمبتدأ وهكذا الأمر والنهى وأفعال التعجب عند بعضهم ائها لا تقع خبرًا • وإن أرادوا بصلاحية الاخبار به وحده هو صلاحيته بحسب معناه بمعنى انَّ معناه يصلح أن يخبر به امَّا بهذا اللفظ أو بلفظ آخر يدل عليه وحينئذ فلا يرد عليه الاشكال المذكور لأن المذكورات تصلح لأن يخبر بمعناها لو أدى بلفظ آخر يدل عليه إلا ائه يرد عليه الاشكال بالظروف الملازمة للنصب على الظرفية فائتها لا يصلح معناها لأن يخبر به وحده ولذا قدروا الخبر في مثل زيد عندك بكائن أو استقر وأيضا يخرج اسماء الاستفهام والشرط فان؟ معانيها لا تصلح لأن بخبر بها وحدها • وما اشتهر عند النحويين من انا مثل (كيف) في قولنا: (كيف زيد) خبر لزيد فهو بحسب الصناعة النحوية من دون ملاحظة للمعنى أصلاً إذ ليس في هـــذا المثال إخبار عن زيد وحكاية عن حاله •

وعلى التفسير الثاني يرد عليهم خمسة أيرادات:

أولا": ائتهم إن أرادوا بالاستقلال الاستقلال بحسب الدلالة بأن يدل اللفظ على معناه في نفسه بحيث لا يفتقر في الدلالة الى ضم ضميمة كما فسره الشارح ملا عبدالله (ره) فيخرج عن الاسم مثل الضمائر المتصلة وأسماء الموصولة ونحوها لأنها تفتقر في الدلالة على معناها الى ضم ضميمة بل الألفاظ المجازية تخرج أيضا و وإن أرادوا بالاستقلال الاستقلال بحسب المعنى بأن يكون اللفظ معناه ملحوظ بنفسه مقصودة بذاته لا بتبع أمر آخر وحالة

للغير فيخرج عن الاسم مثل أسماء الشرط والاستفهام ومثل كل وبعض و واند أرادوا بالاستقلال الاستقلال بحسب الوضع بأن يوضع اللفظ بنفسه لا في ضمن شيء آخر كالهيئة في الكلمة حيث وضعت في ضمن وضع الفعل فيلزم أن تكون الأدوات كلها مستقلة حيث ان جميع الألفاظ الموضوعة يكون وضعها استقلاليا لا في ضمن لفظ آخر ولذا هرئك النحويون الكلمة بأنها لفظ مستقل ٥٠٠ الخ ٠

وثانيا: انه كيف يدعى اندً الحرف غير مستقل مع اند اللفويين يقولون في ( من ) انتها موضوعة للابتداء و ( في ) للظرفية ونحو ذلك ولا يخفى اندً الابتداء والظرفية من المعاني المستقلة لأنهما اسمان والحاصل اند تفسير علماء العربية الحرف بالاسم يقتضي كون الحرف مستقلا كالاسم وإلا لما صح تفسيره به وقلنا: لما كانت الحروف موضوعة للنسب الخاصة والعلاقات الجزئية وحيث انتها لا يمكن ملاحظتها أولا وبالذات وإلا كانت مستقلة لذا في مقام بيان معانيها أتوا بلازم معناها وهو معانى مستقلة اسمية و

وثالثا : اتثهم إن أرادوا بالاستقلال هو الاستقلال بالدلالة المطابقية خرجت سائر الأفعال عن الكلمات لأنه قد اشتهر عندهم اند معنى الفعل مركب من ثلاثة امور الحدث والزمان والنسبة الى الفاعل واند مادته تدل على الحدث وهيئته تدل على النسبة والزمان ومن المعلوم اند النسبة غير مستقلة والمركب من المستقل وغير المستقل لا يكون مستقلا لأن النتيجة تتبع أخس المقدمات فالأفصال غير مستقلة وإن أرادوا الاستقلال بحسب مطلق الدلالة ولو كانت إلتزامية أو تضمنية فيلزم أن تكون الأفعال الناقصة ليست بأدوات لأن معناها التضمني وهو الزمان مستقل بل سائر الأدوات تكون

مستقلة لأن لمعانيها لوازم مستقلة • ــ وجوابه ــ انَّ مرادهم الدلالة المطابقية ونقول انَّ الفعل دلالته على نفس الحدث مطابقية لأن نفس المادة موضوعة له فقط والهيئة موضوعة بوضم آخر للنسبة مم الزمان فهو نظير دلالة أجزاء المركب على معانيها فانها مطابقة فان دلالة ( زيد ) و ( بدر ) في قولنا : ( زيد بدر ) على معناهما مطابقة لا تضمن وإنما التضمُّن كما سبق هو دلالة اللفظ على أجزاء معناه الموضوع له بوضع واحد • أو نقول : انَّ الفعل معناه معنىء واحد اجمالي مستقل بالمفهومية يحلله العقل الى تلك الأمور الثلاثة ولا ينافي ذلك كون بعض أجزائه اذا لوحظ بالتفصيل يكون غير مستقل بالمفهومية • لأن الاستقلال وعدمه صفتان للملاحظة فاذا لوحظ الشيء بلحاظ استقلالي يكون مستقلاً واذا لوحظ من حيث كونه مرآة لغيره يكون غير مستقل • وفي صورة لحاظ الفعل لمعناه أجمالاً لا يلاحظ أجزاؤه بحيث مكون أحدها ممتازا عن الآخر ليكون غير مستقل وفي صورة لحاظ أجزائه تفصيلاً يكون غير مستقل • والفعل إنما وضع لتلك الامور على سبيل الاجمال أو نقول: انَّ الفعل اذا كان معناه النسبة الى فاعل ما كان مستقلاً لأنه يتعقل بتصوءًر فاعل ما إجمالاً وهو أمر يفهم بنفس ذكر الفعل من غير ذكر الفاعل نظير لفظ الابتداء فانءً معناه يتصور بتصور متعلق إجمالاً يفهم من نفس لفظ الابتداء • واماً إن كان معنى الفعل هو النسبة الى فاعل معين كان غير مستقل لأنه لا يفهم معناه ما لم ينضم الى ذكر الفاعل ولنا في هذا المقام تحقيق يطلب من الأصول •

ورابعاً : انـَّ الفعل لو كان معناه مستقلاً لصح أن يكون محكوماً عليه ومخيراً به لامكان ملاحظة معناه في حلـُّ ذاته والحكم عليه • ـــ وجوابه ـــ انة الفعل قد وضع لذلك المعنى مأخوذا على أنه مسند ومحكوم به •

وخامساً : ان الحروف دلالتها لفظية وضمية وقد سبق ائتها كون اللفظ بحيث متى اطلق فهم معناه للعلم بوضعه وهذا يقتضي كون الحروف مستقلة بالدلالة كذا أورده الوالد (ره) • ــ وجوابه ــ يعلم مما ذكرناه في جواب الايراد الأول والثاني على الدلالة اللفظية الوضعية •

( وعلى التفسيرين ) أربعة عشر إيرادا :

أولا": اندَّ الدوال الأربع الخط والمقد والنصب والاشارة تدل على معنى " في نفسها غير مقترن بأحد الأزمنة الثلاثة أو مقترن به أو على معنى " في غيرها مع ائها ليست بواحدة من الكلمة أو الاسم أو الحرف • ـ وجوابه اندَّ هذه أقسام للمفرد الذي هو من أقسام اللفظ الموضوع •

وثانيا: اندَّ تعريف الاسم لا يشمعل الأسماء الدالة على الزمان كالصبوح الذي هو الشرب آول النهار والغبوق الذي هو الشرب آخره والقيل الذي هو الشرب وسطه فائها دلت على المعنى مقتر نا بالزمان • ـ وجوابه ـ الثها لم تدل بهيئتها وصيغتها على الزمان وإنها دلت بمجموع مادتها وهيئتها عليه وثالثا: ان تعريف الاسم لا يشمل اسم الزمان كموعد ومجلس بمعنى وقالثا: ان تعريف الاسم لا يشمل اسم الزمان مع صحة الاخبار به واستقلاله • ـ وجوابه ـ اته لم يدل على زمان معين من الأزمنة الثلاثة بمعنى الله يدل على خصوص الزمان الماضي أو الحال أو المستقبل بل هو يدل على زمن وقوع الحدث أي كان •

ورابعاً : انه تعريف الاسم لا يشمل أسماء الأفعال إذ يقترن معناها بزمان معيّن من الأزمنة الثلاثة نحو (صه) فائه يدل على السكوت المقترن بالحال نظير أسكت • \_ وجوابه \_ ائتها لا تدل بهيئتها على الزمان بل تكون دلالتها علمه محسب وضعها للافعال الدالة على الزمان •

وخامساً: ان تعريف الاسم لا يشمل أسماء الفاعلين والمفعولين حيث انتها تدل على أحد الأزمنة الثلاثة بهيئتها ومادتها تدل على الحدث ولذا اشتهر عند أئمة الاصول انتها حقيقة في الحال • وجوابه - ان هيئتها تدل على النسبة والزمان يفهم من القرائن الموجودة ولذا كانت دلالتها على الزمان إنما تحصل اذا عملت • ودعوى ان هذا مخالف لما ذكره أئمة الأصول من انه حقيقة في الحال • فاسدة لأن مرادهم ان اطلاقه على المتصف به في زمان الحال حقيقة وهذا لا يقتضي كونه دالا بالوضع على زمان الحال ألا ترى ان الجوامد على ممانيها حقيقة في الحال بالاتفاق نحو (هذا سرير) ولا قائل بأن الجوامد دالة على الزمان •

وسادسا: اند تعريف الكلمة التي هي الفعل لا يشمل الأفعال الناقصة ككان وأخواتها فائها لا تصلح للاخبار بها وحدها وليست بمستقلة لدلالتها على الربط الزماني بين المبتدأ والخبر مع ائلها كلمات ولذا سميت بالأفعال الناقصة وتقبل علامة الفعل كتاء التأنيث وبأتي منها المضارع والأمر وجوابه انتها أفعال على مسلك المناطقة فهي أدوات أو نقول ائلها أدوات لكنها سميت أفعالا لما اشبهت الأفعال في التصرف حيث بأتي منها المضارع والأمر وباقي المشتقات وفي دلالة هيئتها على الزمان نم تختلف عنها في المادة إذ دلالة مادة الأفعال على الحدث ودلالية مادتها على النسبة ه

وسابعاً : انَّ تعريف الكلمة لا يشمل الأفعال المنسلخة من الزمان كصيغ

العقود كبعت وأفعال المقاربة وأفعال المدح والذم كنعم وبئس وأفعال التعجب كقولنا : ما أحسن زيد • واجيب بأنها بحسب الوضع دالة على الزمان والانسلاخ إنما كان بحسب الاستعمال •

وثامنة : اندَّ تعريف الكلمة لا يشمل المضارع لأنه لا يدل على أحد الأزمنة الثلاثة معيناً بل يصلح للحال والاستقبال ويكون مرددا بينهما عند التجرد عن القرينة • وجوابه وانهم زعموا انه مشترك لفظي بينهما فهو بحسب الوضع دال على زمان معين وإنما عرضت له عدم الدلالة بحسب الاستعمال نظير صيغ العقود وامناً من زعم بأنه حقيقة في أحدهما مجاز في الآخر فالأمر عنده سهل لأنه حينئذ يكون دالا على أحد الأزمنة الثلاثة •

وتاسعا: اند الكلمة غير موجودة في لفة العرب لأن الكلمة هي الفعل والفعل لا يخلو عن الضعير لأنه لابد له من فاعل فيكون مركبا والكلمة من أقسام المفرد • وجوابه وافا لو سلمنا ذلك إلا اند كثيرا من الكلمات ما هي خالية عن الضمائر كقام في قولنا: (قام زيد) مما كان الفاعل ملفوظا به • وعاشرا: اند تعريف الحرف يشمل الحركة الاعرابية لأنها تدل على معنى في غيرها فاند الضمة تدل على الفاعلية في الاسم • وجوابه والحرف من أقسام اللفظ المفرد والحركة ليست بلفظ مفرد مع اند العركة غير دالة على معنى بل هي علامة •

وحادي عشر: اندَّ تعريف الحرف يشمل النعت لأنه يدل على معنى في غيره وهو المنعوت فان عاقل في وجود في غيره وهو المنعوت فان عاقل في وجود المقل في الرجل ويشهد لذلك قول النحاة النعت تابع دال على معنى في متبوعه مدوجوابه ـ ان النعت ليس مسته إلا سمة الوصف للشيء ولا دلالة له

إلا على النسبة للموصوف ومراد النحاة هو وجود المعنى في متبوعه بنحو وجود العرض في معروضه •

وثاني عشر: اندَّ تعريف الحرف يشمل الأفعال والمصادر وأسماء الفاعلين والمفعولين لأنها تدل على معنى في غيرها كالحروف لأنها تدل وضما على فسبة الحدث الى مرفوعها • ــ وجوابه ــ اثنا لا ننكر اندَّ الهيئة فيها دالة على معنى حرفي ولكن لا يقال للهيئة حرف لأنها ليست بلفظ مفرد لعدم تركبها من الحروف الهجائية بل هي كيفية للفظ •

وثالث عشر: ان تمريف الحرف يشمل الأسماء المتضمنة للمعاني الحرفية نحو أسماء الاستفهام والشرط فائها تدل على معنى في غيرها مع أنها ليست بحروف • ــ وجوابه ــ ائها أسماء باعتبار دلالتها على معاني مستقلة •

ورابع عشر : اندَّ تعريف الحرف يشمل الأسماء التي يبين فيها كمية الأفراد ككل وبعض وكافة وجميع لأنها تدل على معاني في غيرها • ـــ وجوابه ـــ اثنها معاني مستقلة ولكنها حالة بالغير حلول العرض بمعروضه فتأمل • دلالة الفعل على الزمان بهيئته دلالة الفعل على الزمان بهيئته

(قالوا: تبعاً للنحويين الكلمة تدل على أحد الأزمنة الثلاثة بهيئتها وصيغتها العاصلة للحروف باعتبار حركاتها وسكناتها وتقديمها وتأخيرها و استدلوا على ذلك باختلاف الأزمنة عند اختلاف الهيئات وإن انحدت المادة كضرب يضرب اضرب واتحاد الأزمنة عند اتحاد الصيغ وإن اختلفت المادة نحو ضرب وقتل) والذي يرد على أصل دلالة الفعل على الزمان وعلى الاستدلال المذكور أمور تسعة: -

أحدها \_ لزوم التجوز في الكلمة عند اسنادها الى غير الزماني كأفعال

الله تعالى وهو خلاف الوجدان لعدم العناية والتوسع والتأويل في معناها عند اسنادها لغير الزماني • \_ وجوابه \_ ان عدم العناية إنما كان لأجل عدم شعور المستعملين بأن المسند اليه غير زماني ويتخيلون ان له زمان • أو لأن التوسع والتصرف في معناها صار ارتكازيا بحيث لا يحتاج الى عناية • ثانيها : ان الكلمة مركبة من هيئة ومادة ولا شبهة في ان المادة لا تدل إلا على الحدث والهيئة لا تدل إلا على ما هو من أحوال المادة وخصوصياتها وشؤونها ولا ريب ان الزمان من المفاهيم الاسمية المستقلة في اللحاظ التي تأبى بطبعها عن أن تكون من مدلول الهيئة فلم يبق في الكلمة ما يدل على الزمان • \_ وجوابه \_ ان من يدعي دلالة الكلمة على الزمان لا يدعي الزمان لا يدعي دلالتها على مفهومه حتى يأتى ما ذكره الخصم بل يدعى دلالتها على النسبة السبة على النسبة النسبة على النسبة المنسبة على النسبة النسبة على النسبة النسبة النسبة المنسبة المنسب

وثالثها: اندَّ المانع الذي ذكروه لعدم جواز استعمال المشترك في أكثر من معنى واحد جاري ههنا لأنه يلزم من دلالة الكلمة على الحدث والزمان استعمالها في أكثر من معنى واحد • ب وجوابه ب ما عرفته من اندَّ معنى الكلمة معنى واحد إجمالي يحلله العقل الى الحدث والنسبة والزمان نظير دلالة زيد على أجزائه لا اندَّ كل واحد منها مقصود بالاستقلال وبالذات •

الخاصة الواقعة في الزمان فان معنى الكلمة هو نسبة الحدث الى القاعل الواقعة في أحد الأزمنة المعينة على نحو يكون التقييد بالزمان داخلاً فيها

دون الزمان لا انـًا الزمان مأخوذًا فيها على نحو الاستقلال •

ورابعها: ان الزمان في الماضي قد يكون مستقبلاً حقيقة كقولك: مجيء زيد لي بعد عام وقد أكرم الناس قبل مجيئه بأيام وقد يكون في المضارع ماضياً كقولك: مجيء زيد في الشهر السابق وهو كان يعطي في وقت مجيئه دون أن يكون أدنى توسع أو تأويل فلو كان الماضي دال على الزمان الماضي والمضارع على الزمان المضارع لكان في الاستعمال المذكور تجوئز وتومع ووجوابه لو سلمنا ذلك فنقول: اندًّ الماضي حقيقة في الزمان الماضي ولو بالنسبة الى شيء آخر وليس بموضوع لخصوص الزمان الماضي بالنسبة الى زمان النطق وهكذا المضارع و

وخامسها: انه الهيئة إن كانت مستقلة بالدلالة على الزمان بعيث لا يكون للمادة مدخل فيها يلزم أن تكون الهيئة في ( دينر ) المهمل أو نحوها مما هو على هيئة ( ضرب ) في مادة غير موضوعة دالة على الزمان وإن لم تكن مستقلة بل يكون للمادة أيضاً دخل فيها يلزم أن يكون مثل صبوح وأمس مما يدل على أحد الأزمنة الثلاثة بمادته وهيئته داخلا في تعريف الكلمة وقد اشتهر هذا الاشكال عندهم • \_ وجوابه \_ انه الهيئة بنفسها دالة بشرط أن تكون في مادة موضوعة متصرف فيها وحينئذ فلا يرد النقض ( بديز ) لأن مادته غير موضوعة ولا النقض ( بامس ) لأن الهيئة ليست بنفسها موضوعة للزمان بل هي مم المادة •

وسادسها: اند الصيغ تختلف مع اتحاد الزمان ألا ترى اند يضرب وتضرب ونضرب وأضرب صيغ مختلفة مع اتحاد الزمان بل المبني للمجهول مع المعلوم مختلفان صيغة ولا يختلف الزمان وهكذا المجرد والمزيد مختلفان صيغة مع عدم اختلاف الزمان • ـ وجوابه ـ انه من قبيل المترادفات أو يقال اند المجهول فرع المعلوم والمزيد فرع المجرد • والهيئة غير مختلفة في المضارع المخاطب والمتكلم والغائب •

وسابعها : انَّ المضارع يدل على الحال وعلى الاستقبال والصيغة واحدة

فلو كان اتحاد الصيفة موجباً لاتحاد الزمان لكان الزمان فيسه واحدا م - وجوابه - ان المضارع ان قلنا بأنه حقيقة في أحد الزمانين مجاز في الآخر فلا اشكال لكونه لا يدل إلا على زمان واحد وهو ما كانت الصيفة حقيقة فيه واماً من قال بالاشتراك بينهما فلا مناص اما أن يلتزم بالاشتراك المعنوي بأن تكون الهيئة موضوعة للنسبة في غير الزمان الماضي وحينئذ فالهيئة تدل على زمان معين وهو غير الماضي أو يلتزم بأن الهيئة مشترك لفظي بينهما فالصيفة حينئذ من قبيل المشتركات اللفظية •

وثامنها: إن اتحاد الزمان مع اتحاد الصيغة واختلاف المادة لا يدل على استناد الزمان الى الصيغة لامكان استناده الى المواد المختلفة ضرورة جواز اشتراك المختلفات في أمر واحد فعادة ضرب تدل على الزمان الماضي ومادة نصر تدل عليه لا هيئاتهما • ـ وجوابه ـ ان المادة لو كانت دالة للزم أن تدل عليه حتى لو كانت في ضمن المصدر أو اسم الآلة أو اسم المكان •

وتاسعها: ان ضربا وضربوا مختلفان بالصيغة مع عدم اختلاف الزمان وبأن لم يضرب ولا لم يضرب وضرب مختلفان بالهيئة مع عدم اختلاف الزمان وبأن لم يضرب ولا يضرب متحدان في الهيئة مع اختلاف الزمان و ــ وجوابه ــ ان هذه من المركبات من الأفعال والضمائر أو الأداة ونعن كلامنا في هيئة المفرد و مستحد

#### متعد المعنى ومتكثره

( ذكروا اند المفرد إن اتحد معناه فعع تشخصه وضعاً علم • وإن لم يتشخص فعتواطي إن تساوت أفراده ومشكك ان تفاوتت بأولية أو أولوية أو زيادة أو أشدية • والأولية هي الأسبقية بالذات كما لو كانت بعض الأفراد علة لبعض • والأولوية ان يكون صدقه على بعض أولى وأنسب بنظر العقل

كما لو كان صدقه عليه غير محتاج الى أمر خارج عنه كلوازم الذات وكصدق الوجود على الله تعالى • والأشدية ان تكون آثار الماهية موجودة "بنحو أتم وهي تكون في الكيفيات • والزيادة أن يكون وجود الماهية بنحو أوسع وهي تكون في الكميات • وإن كثر معناه فانة وضع لكل على حدة فمشترك وإلا فان هجر معناه واشتهر في معنى "آخر لمناسبة المعنى الأول فمنقول ينسب الى الناقل وإلا فحقيقة ومجاز) • ويرد عليهم ثمانية عشر ايرادا:

اولا": ان هذا لا يصح جعله تقسيما للعفرد لعدم وجود المتواطي والمشكك والعلم في الفعل والأداة لأنهما لا يتصفان بالكلية والجزئية عندهم ولهذا جعله بعضهم تقسيما للاسم وبعضهم جعله تقسيما للمستقل • وجوابه ان التقسيم إنما هو ذكر ألواع للمقسم بحيث لا يوجد المقسم بدونها اما وجود الاقسام فيكل نوع من المقسم فليس بلازم والا لبطلت آكثر التقاسيم ألا ترى الهم يقسمون الاسم الى مفرد ومضاف ثم يقسمونه الى منصرف وغير منصرف منا ان الذي يوجد في المضاف هو خصوص المنصرف فقط •

وثانيا : ائتهم ان أرادوا بوحدة المعنى وكثرته هو وحدة المعنى الملحوظ وكثرته بمعنى ائتهم أرادوا بوحدة معنى اللفظ هو لحاظه بالنسبة الى معنى واحد لا معاني متعددة وأرادوا بكثرة معنى اللفظ هو لحاظه بالنسبة الى معاني متعددة فهو باطل لأنه لا يتم في أسماء الاشارة والضمائر والموصولة بل والحروف بناء على ان الموضوع له فيها هي الأفراد المشخصة الجزئية كما هو المشهور فائها اذا لوحظت بالنسبة الى معانيها تكون من قبيل اللفظ المتكثر المعنى مع انها ليست بداخلة في قسم من أقسامه لوضوح اثها ليست بعضية ولا مجاز ولا بعنقول ومنقول اليه وليست بعشتركة لأن شرط

الاشتراك هو أن يكون اللفظ موضوعاً لكل واحد من المعاني على حدة وهي موضوعة لمجموعها بوضع واحد • واذا لوحظت بالنسبة الى معنى واحد تكون اعلاماً لأنه قد تشخص معناها وضعاً مع ائتها لا تسمى أعلاماً • وإن أرادوا بوحدة المعنى وكثرته هو الوحدة في الواقع ونفس الأمر بمعنى انــًا للفظ واقعا معنى واحدا غير متعدد وأرادوا بكثرته ان يكون له معاني متعددة في الواقم ونفس الأمر فمضافا الى اتَّه لا يوجد فرد لمتحد المعنى إلا لفظ الجلالة يلزم أن لا تكون الأعلام المشتركة أعلاما لأنها متكثرة المعنى والعلم من أقسام متحد المعنى وكذا يلزم أن لا يوصف اللفظ المشترك كعين بالنسبة الى أحد معانيها الكلية بالتواطى والتشكيك لأنها من أقسام متحد المعنى و ( العين ) من متكثر المعنى بل يلزم أن لا تكون أعلاما ولا متواطيات ولا مشككات لأن كل من الألفاظ المفردة امَّا أن تكون مشتركة أو منقولة أو لها مجاز فيكون بحسب الواقع من متكثر المعنى والمذكورات من أقسام متحد المعنى . أن قلت : أنَّ المراد وحدة المعنى وكثرته بحسب اللحاظ وأنَّ المذكورات داخلة في متكثر المعنى إلا ائتها غير داخلة في واحد من أقسامه لأن التقسيم لا يستلزم ذكر جميع الأقسام إذ كثير ما يقع في عبارة المؤلفين تقسيم الثيء الى أقسام لا ينحصر فيها ألا ترى الى ما في شرح التلخيص من تقسيم الوحشي الى الغريب الحسن والغريب القبيح مع عدم انحصار الوحشي فيهما كما ذكره بعض الشارحين لشرح التلخيص • قلنا : هذا صحيح لو لم تكن أقسام الشيء مرددة بين النفي والاثبات فائها تقتضي الحصر وأقسام متكثر المعنى كانت كذلك .

وثالثًا ; ائهم ان أرادوا بالمعنى المعنى الموضوع له الحقيقي فقيد وضعًا

في تعريف العلم مستدرك ولا وجه لعد الحقيقة والمجاز من أقسام متكثر المعنى لعدم تكثر معناه الموضوع له • وإن أرادوا به الأعم لزم أن يكون اللفظ المستعمل مجازا في معنى متشخص علما والمستعمل مجازا في معنى كلي متواطي أو مشكك ولزم أيضا أن يدخل نحو أسماء الاشارة والموصولات في متكثر المعنى لأنها تستعمل في أكثر من معنى واحد مع انها ليست بأحد أقسامه إذ ليست بمشتركة حيث لم يكن الوضع لكل واحد من معانيها على حدة مانيه المجازية المتعددة في متكثر المعنى مع خروجه عن أقسامه • وهذا الايراد وان كان واردا إلا ائه بعض المحاذير المذكورة فيه غير لازمة لأن قيد وضعا ليس بمستدرك على ذلك التقدير لأنه يكون لاخراج ما اذا كان المعنى متشخصا بالقرائن بنحو تعدد الدال والمدلول ولأن اللفظ المستعمل مجازا في معنى متشخص غير داخل في العلم لأنه لم يتشخص معناه بحسب الوضع بل بحسب الاستعمال •

ورابعاً: ائتهم إن أرادوا بالافراد الافراد في نفس الأمر خرجت الكليات الفرضية كاللا شيء واللا موجود واللا ممكن بالامكان العام عن المتواطي والمشكك لعدم وجود افراد لها حتى تكون متساوية أو متفاوتة الصدق بالنسبة اليها بل والكليات الممتنع وجود الافراد لها كثريك الباري واجتماع النقيضين بل والكليات التي لها فرد واحد ويعتنع الفير كالواجب ومبدأ المبادي والقديم بالذات وإن أرادوا الأعم من الأفراد بحسب نفس الأمر والفرض انتفى المتواطى لأنه كل كلي يمكن فرض افراد له تكون متفاوتة بالنسبة اليه والجواب عنه به للقوم فيه مسلكان أحدهما اند هذا التقسيم مخصوص

بالكليات التي لها افراد بحسب نفس الأمر لأنها المشتهرة في المحاورات وثانيهما: انه المراد بالافراد النفس الأمرية وكون الافراد فرضية لا ينافي كون التساوي والاختلاف في الافراد بحسب نفس الأمر فان المراد بهما اثه لو كانت للشيء افرادا محققة كان صدقه عليها متساويا أو مخلتفا بحسب نفس الأمر والواقع ولا ربب انه هذا المعنى لا يتوقف على تحقق الأفراد بحسب نفس الأمر والواقع ه

وخامسًا : انَّ الفعل والحرف من المفرد فيقتضى انَّه اذا أتحد معناهما يكونان داخلين تحت أقسام متحد المعنى فيتصفان بالعلمية والتواطىوالتشكيك مع اتَّهما لا يتصفان بذلك لأنهم لا يسمونها بهذه الأسماء ودعوى ان الذي يتصف بالعلمية هو الجزئي والذي يتصف بالمتواطي والمشكك هو الكلي والفعل والحرف لا يتصفان بالكلية والجزئية لأن معناهما غير مستقل حتى يصلح للحكم عليه بالكلية والجزئية فانة معنى العرف يلحظ آلة لتعرف حال الفير وكذا الفعل فائه يشتمل على حدث ونسبة وتلك النسبة آلة لملاحظة الحدث والفاعل فالمجموع غير مستقل • باطلة فان: في الحكم على الشيء لا يلزم ان يلحظ الشيء بنفسه بل تكفي الاشارة اليه كما في الحكم على الله تمالى مضافا الى امَّا لا نسلم ان معنى الفعل غير مستقل مضافا الى امَّا نحكم على معنى الحرف والفعل بأحكام كثيرة فنقول: انهما غير مستقلين وائتهما آلة لملاحظة الغير مضافا الى اندّ عدم صلاحية الحكم عليهما بشيء لا يوجب عدم اتصافهما واقعاً به مضافاً الى ائه لو تم ذلك لزم أن يكون مثل ( الرجل ) مما هو محلى بلام التعريف أن لا يحكم عليه بشيء لأنه مركب من معنى لام التعريف التي هي الحرف ومعنى رجل فيكون مجموع معنيهما

غير مستقل وهكذا لا يجوز الحكم على مثل (هذا) لأنه مركب من حرف التنبيه واسم الاشارة إلا ان يقال: انة الحكم على جزء معنيهما و ودعوى ان تقسيم الشيء الى أقسام لا يوجب وجودها في جميع الأنواع المندرجة تعته فلا يجب وجود المتواطي والمشكك والعلم في جميع أنواع المفرد حتى الفعل والحرف و فاسدة إذ هي إنها تنفع لصحة جعل هذا التقسيم للمفرد ولا تنفع في رفع هذا الاشكال من صدق متحد المعنى وأقسامه على الفعل والحرف مع عدم اتصافهما بثىء من أقسامه و ودعوى انة الفعل والحرف لا يتصفان بمتحد المعنى ومتكثره و فاسدة أيضا لشهادة الوجدان باتصافهما بذلك ولذا كانت الأفعال والحروف تتصف بالاشتراك والنقل والحقيقة والمجاز و

وسادسا : ان هذه الأقسام تتداخل فان المشترك والمنقول قد يكون حقيقة ومجازا وكل من العلم والمتواطي والمشكك قد يكون مشتركا أو منقولاً أو حقيقة ومجازا • ــ وجوابه ــ ان قيد الحيثية معتبر في تعريفها لأن هذه الأشياء من الأمور الاعتبارية وقد سبق ان قيد الحيثية معتبر في تعريفها في محث الدلالة •

وسابعاً: انه المتواطي والمشكك من متكثر المعنى لا متحده لأنه تعتهما افرادا كثيرة وتلك معاني لها ٥ ــ وجوابه ــ الثهما موضوعان لمعنى واحد ويستمملان فيه وهو الطبيعة لا بشرط ٥ والافراد ليست بمعاني لهما حتى لو استعمل في الافراد كان مجازا ٥

وثامناً: ان تعريف العلم لا يشمل الاعلام الجنسية كاسامة فائها اعلام مع ان معانيها كلية غير متشخصة • وجوابه وانها اعلام عند أدباء العرب • واماً المناطقة فانهم يرونها كليات وليست باعلام مع امكان ان يكون مرادهم بالتشخص أعم من التشخص في الخارج أو اللمين والاعلام الجنسية

عند القوم متشخصة ذهنا كما قرروه في محله ٠

وتاسما: ان تعريف العلم يصدق على الحزوف والضمائر وأسماء الاشارة والموصولات بناء على ان الموضوع له فيها هو الجزئيات المتشخصة كما هو المشهور لأنه يكون حيننذ معناها قد تشخص وضعا ، وجوابه الته على هذا البناء لا تكون من أقسام متحد المعنى حتى تكون أعلاما بل من متكثر المعنى والتحقيق أن يقال : ائه ان كان مرادهم بمتحد المعنى هو الاتحاد بحسب الواقع فالجواب صحيح لأن معناها على هذا متكثر في الواقع وان كان مرادهم به الاتحاد بحسب اللحاظ فالاشكال وارد لأنها باللحاظ الى الجزئي منها تكون متحدة المعنى إلا اللهم أن يقال ان المراد بالتشخص وضما أن يكون نفس الوضع شخصي والمذكورات لم يكن الوضع فيها شخصي بل كان عاما وإنما كان الموضوع له مشخصا دون الوضع فائه عام .

وعاشرا: ان معنى التشخص هو تعيين المعنى وضعا بعيث لو تصور يمتنع عند العقل قرض صدقه على كثيرين وعليه فعماني بعض الأعلام الغير المحسوسة كالله تعالى وجبرئيل ونحوها مما لا يدرك بالحس تتصور بعماني كلية مساوية لها فأين التشخص • وجوابه انا لو سلمنا الثها لا يمكن تصورها إلا كذلك فهو لا ينافي تشخصها في متن الواقع وان اللفظ موضوع لوجودها الخاص الذي به تتشخص على اثنها على هذا التقدير لم تكن متصورة بنفسها والمراد بكون المعنى متشخصاً اثه لو تصور بنفسه لا بصورته الكلية يكون معتنع الصدق على الكثيرين •

وحادي عشر : انـ التساوي المعتبر في المتواطي هو عدم التفاوت بين الافراد وعليه فيلزم أن لا تتفاوت افراد المتواطي في صدقه أصلاً مع الثما لا اشكال في اختلافها ولو بالأشرفية والاقدمية بالزمان • ــ وجوابه ــ الله عدم التفاوت مطلقا بين الافراد محال فلا يعقل ارادته بل مرادهم منه عدم التفاوت بالأمور المذكورة التي يحصل التشكيك عند التفاوت باحدها •

وثاني عشر: ان حقيقة المشكك هو أن يكون الناظر الي أفراده يحتمل ابتداء ائه موضوع لكل منها على حدة وائه مشترك لفظى بينها وهذا هو السر في تسميته بالمشكك وعليه فالكلى الذي يكون فيه ذلك للبعد بين افراده بحيث يتخيل ائه موضوع لكل منها على حدة يكون مشككا وإن لم تتفاوت افراده في تلك الأمور الأربعة المذكورة كلفظ ( الأمر ) فائه يتخيل ائه موضوع لافراده من العمل والعرض والطلب مع ائته موضوع للقدر الجامع بينها وهو الشيء فلا وجه لحصرهم التشكيك بالتفاوت بالأقسام المذكورة بل يجوز أن يكون بحسب الدلالة باعتبار فهم الافراد من اللفظ ظهورا وخفاء " وعدمه كالاختلاف بالأشهرية والأكملية والأوفقية بالارادة . مم انَّ التفاوت بهذه الامور الأربعة قد لا يوجب التشكيك المذكور فلا يكون الكلي مشككا ألا ترى انــًا أشدية السواد الغير القوية واضعفية السواد الغير المتناهية لا توجب التشكيك المذكور وكذا الأولوية والزيادة بل والأولية كما لو كان أحد الألمين علة للآخر فان صدق الألم عليهما لا يكون فيه تشكيكا مع ان أحدهما علة للآخر وبهذا التحقيق تعرف الحال في المتواطى وائته هو الكلى الذي لا يوجد فيه هذا التشكيك حتى لو كانت افراده مختلفة بالأولوية وفعوها اللهم إلا ان يدعى انَّ الاصطلاح واقع على ما ذكروه وانَّ ما ذكروه في المشكك كان علة للتسمية لا بيانا لحقيقة المشكك عندهم •

وثالث عشر ; الله لا وجود للمشكك لأن ما حصل به التفاوت ان كاني

داخلاً في التسمية كان اللفظ مشتركا لفظياً وإن لم يدخل بل وضع للقدر المشترك فهو المتواطي • ـ وجوابه ـ انه لم يدخل في التسمية بل كان موضوعا للقدر المشترك لكن القدر المشترك في بعض الافراد أولى من بعض أو أقدم أو أزيد أو أشد فالتفاوت إنما كان في المصاديق لا في الصادق عليها • ورابع عشر : ان المرتجل هو ما وضع ثانيا بلا مناسبة للمعنى الأول فهو من متكثر المعنى مع انه غير داخل في أحد الأقسام • ـ وجوابه ـ انه داخل في المشترك •

وخامس عشر: اندً ما وضع لمعنى بمناسبة المعنى الأول من دون أن يسبقه الاشتهار كما في آغلب الأعلام الشخصية لا يدخل تحت الأقسام المذكورة إذ ليس بمشترك لأنه لم يوضع لكل منهما على حدة لأن الوضع للثاني كان بمناسبة الأول وليس بالمنقول لأنه لم يستند الاستعمال فيه الى الشهرة والغلبة ولا بالحقيقة والمجاز كما هو واضح و ولمل بمضهم يدخله في المنقول ولم يشترط الشهرة والغلبة في المعنى الثاني وبعضهم الحقه بالمشترك لأنه كان اللفظ موضوعاً للمعنى الثاني على حدة لا بالغلبة والشهرة .

وسادس عشر: انه لا معنى للحصر بالحقيقة والمجاز عند التفاه النقل والاشتراك بل يجوز أن يكون حقيقة وكناية وأيضا اللفظ الموضوع قبل الاستعمال ليس بحقيقة ولا مجاز لأن الحقيقة هو استعمال اللفظ فيما وضع له والمجاز استعماله في غير ما وضع له و وجوابه وائد المجاز في كلام المنطقيين أعم من الكناية وبأن الحقيقة والمجاز عندهم غير مشروطة بالاستعمال وسابع عشر: الله على القول بالوضع للمجازات يلزم دخول الحقيقة والمجاز في المشترك لأنه موضوع لكل منهما على حدة و وجوابه انا لو

سلمنا الوضع فيها فالمراد بالوضع الماخوذ في التقسيم هو الوضع الفير المشروط بالقرينة والمجاز كان الوضع مشروطاً فيه بالقرينة •

وثامن عشر: الله لا شك في انه مثل الانسان والعيوان والنبات من المتواطي مع انه بعض الافراد مقدم على بعض بالعلية فانه الأب مقدم على الابن بالعلية لتوقفه عليه فيلزم أن يكون من المشكك • ـ وجوابه ـ الله لا علية بينهما في نفس الماهية وإنما كانت العلية بينهما في الوجود فلذا كان صدق الانسان عليهما بالسوية وإنما كان التشكيك في صدق الوجود •

تقسيم المركب

(قستموا المركب الى التام وهو الذي يصح السكوت عليه والناقص وهو بخلافه وقستموا التام منه الى خبر وهو ما احتمل الصدق والكذب والى إنشاء وهو بخلافه وقسموا الناقص منه الى تقييدي وهو ما كان الجزء الثاني قيدا للاول والى غير تقييدي وهو بخلافه ) • ويرد عليهم مضافا الى ما سيجيء انشاء الله في تعريف القضية في مبحث التصديقات ايرادات ثلاثة : أولا : ان الخبر من أقسام اللفظ والذي يحتمل الصدق والكذب هو المعنى لا نفس اللفظ • حوجوابه حوانه الذا باعتبار فنائها في المعاني حتى ان قبح المعاني وحسنها يسري اليها كانت صفة المعنى تنسب اليها وإن شئت قلت : ان احتمال الصدق والكذب صفة للتفظ باعتبار المعنى •

وثانيا : التمم إن أرادوا بحسن السكوت عليه هو سكوت المتكلم باعتبار اند التكلم صفة للمشكلم فكذلك السكوت يكون صفة له فلازمه أن يكون كلام الساهي ونحوه كالنائم والسكران المفيد ليس من المركب النام لأنه لا يحسن أن يسكت المتكلم عليه لعدم حصول مقصوده به وإن

أرادوا سكوت المخاطب بحيث لا يبقى المخاطب في استفادة المعنى منتظراً للمىء آخر كاتتظاره للمسند عند ذكر المسند اليه فهو مضافا الى ان المخاطب أن لا يلتفت للكلام ولا يسمع باقيه يلزمه أن لا يكون من المركب التام في صورة ما اذا أراد المتكلم إفهام الاسناد فقط والمخاطب يريد معرفة بعض المتعلقات فائه لا يحسن سكوت المخاطب وهكذا اذا لم يستمع استماعا صحيحا لم يحسن سكوته على المركب الذي سمعه وهكذا كلام المستفهم مركب نام مع ائه لا يحسن سكوت المخاطب عليه ٥ وجوابه والسكران بحسن السكوت هو سكوت المتكلم وكلام الساهي والنائم والسكران والمجنون ليس من المركب التام لعدم الاعتداد به عند العقلاء والأخذ به عند العام ٥

وثالثا : اتته إن آرادوا بعسن السكوت عليه إن كان حسن السكوت بذكر جميع ما يتعلق بالكلام ازم عدم صدق التعريف على لفظ مفيد أصلاً لأن متعلقات الكلام تكاد أن لا تتناهى وحسن السكوت عليها موقوف على ذكرها بأجمعها • وإن كان المراد حسن السكوت بذكر بعض ما يتعلق بالكلام كان التعريف يصدق على غير المفيد اذا ذكر بعض ما يتعلق به ثم ان حسن السكوت على بعض المتعلقات دون بعض ترجيح بلا مرجح • \_ وجوابه \_ ان للكلام حدا يدركه من كان له ذوق سليم لو وصل التكلم اليه لحسن سكوت المتكلم به عليه •

# الجزئي والكلي

( عرَّغُوا الجزئي والكلي بأن المنهوم ان امتنع فرض صدقه على كثيرين فجزئي وإلا فكلي ) • ويرد عليهم اثنان وعشرون ايراداً : أولاً : انـ الأفعال والحروف ليست بكلية ولا جزئية باتفاق المنطقيين وإن اختلفوا في سبب ذلك مع انـ مفاهيمها امـًا أن يمتنع فرض صدقها على كثيرين فتكون جزئية أو لا يمتنع فتكون كلية لاستحالة ارتفاع النقيضين • فالأولى أن يجعل تقسيما للاسم •

وثانيا ــ انة مقتضى هذا التعريف للكلى والجزئي اختصاصهما بالحقايق الكلية والجزئية بعد تصورها ووجودها عند العقل ولا تتصف بهما قبل ذلك لأنها ليست إذ ذاك من المفاهيم لأن المفهوم ما كان حاصلاً عند العقل • وهكذا يقتضى اختصاصهما بخصوص ما يغهم من اللفظ دون مطلق المعلوم لأن المفهوم هو خصوص ما يفهم من اللفظ • ــ وجوابه ــ انَّ مرادهم بالمفهوم هو ما من شأنه أن يحصل عند العقل من اللفظ سواء كان حاصلاً فيه بالفعل أو لا وسواء كان اللفظ دالاً عليه أو لا ولذا بعضهم فسَّره بالماهية لا بشرط شيء على أنَّ الذي عليه عامة المنطقيين أتَّهما من صفات الصور العقلية أعنى المماني الحاصلة في الذهن فعلا ولذا عدوهما من المعقولات الثانية واللوازم الذهنية لأن امتناع الصدق وجوازه عبارة عن امتناع الحمل وجوازه ومن المعلوم اتَّه ليس من شأن الأعيان الخارجية الحمـــل والصدق وإنها هو من شأن الصور العقلية • إن قلت : على هذا لا يصح ان يقال تصورت أمرا كليا لأن الشيء لا يكون كليا إلا بعد التصور • قلنا : هو على ضرب من المجاز نظير قوالهم : ( من قتل قتيلاً فله سلبه ) • ان قلت : انةً امكان الحمل وامتناعه يثبتان للسعاني فيحد ذاتها حتى لو لم يوجد ذهن أو عقل فتكون الكلية والجزئية من صفات المعاني • قلنا : امكان الحمل وعدمه إنما يثبت للموضوع الذي قابل للحمل وعدمه والموضوع القابل للحمل هو

الصور العقلية •

وثالثة: انة مقتضى تعريف الكلي والجزئي هو اختصاصهما بالمعاني التي تكون مصاديقها ممن يعقل لأن لفظ ( الكثيرين ) جمع مذكر سالم وهو مختص بالعقلاء ولذا يقال قوم كثيرون ولا يقال خيل أو كلاب كثيرون يل كثيرة فالأولى ابداله بالكثرة .

ورابعاً: ان (الكثيرين) جمع لكثير وأقل مراتب الكثير ما فوق الاثنين وأقل مراتب الجمع ما فوق الواحد عند المنطقيين فيكون أقل مراتب (الكثيرين) كثر تين كل كثرة أقلها ثلاثة فيكون أقل ما يصدق عليه الكثيرين هو ستة وعليه فلو كان مفهوم يمنع العقل من تجويز صدقه على ستة ولم يمنع من صدقه على ثلاثة أو أربعة أو خمسة أن لا يكون كلياً لكون العقل يمنع من صدقه على كثيرين • وجوابه سان العقل متى ما جوئز صدق المفهوم على آكثر من واحد فقد جوئز صدقه على ما لا يتناهى من الافراد لأن حكم الأمثال فيما يجوز وما لا يجوز واحد فاذا كان المفهوم ليس فيه اباه عن تعدد مصداقه فالعقل لا يمنع بالنظر الى نفس ذلك المفهوم عن تعدد افراده بأى مرتبة فرضت •

وخامسا: انه كما ان المجزئي الحقيقي شيئا بملاحظته يمنع المقل عن صدقه على كثيرين وهو التشخص كذلك للكليات الفرضية كاللاشىء واللا ممكن شيء بملاحظته يمنع المقل عن صدقها على كثيرين وهو ان تقائضها صادقة على جميع الأشياء إذ ان المقل عند ما يلاحظ ذلك يراها غير قابلة للصدق على شيء وإلا ازم اجتماع النقيضين و وجوابه ان التشخص داخل في مفهوم الجزئي فلهذا كان نفس المفهوم بمتنع فرض صدقه على كثيرين

بخلاف الكليات الفرضية فاندُّ صدق نقائضها على جميع الأشياء غير داخل في مفهومها •

وسادسا : ائه لا حاجة لاعتبار حال المفهوم في العقل في تقسيمه الى الكلية والجزئية دون الواقع ونفس الأمر بأن يجعل امتناعه عن الاشتراك وعدمه في نفس الأمر والواقع مناطا للجزئية والكلية • ــ وجوابه ــ ائه يلزم خروج مثل واجب الوجود ومثل شريك الباري والكليات الفرضية عن تعريف الكلي لأنها في نفس الأمر يمتنع اشتراكها بين الكثيرين • إن قلت : فليخرج مثل الكليات المذكورة عن تعريف الكلي وتدخل في تعريف الجزئي • قلنا : لا يصح ذلك لأن أحكام الكليات تشملها دون أحكام الجزئيات خصوصا مثل واجب الوجود وشريك الباري •

وسابعاً: انَّ الجزئي لا يحصل في العقل فكيف العقل يحكم بعدم صدقه على الكثيرين وكيف يجعل قسماً من المفهوم مع انَّ المفهوم ما حصل في العس المشترك في العقل • وجوابه ـ انَّ الجزئي وإن كان يحصل في العس المشترك بواسطة أحد الحواس إلا اتَّه تحصل صورته بعد هذا في العقل ولذا يحكم عليه العقل بالأحكام الخاصة به • ومراد الحكماء بأنه لا يحصل في العقل ابتداء من غير استعانة بآلة ادراكية وسيجي، انشاء الله لهذا زيادة توضيح وبيان في جواب الايراد الثاني عشر في هذا المقام •

وثامناً ۔ ان مفهوم الجزئي يجوئز العقل صدقه على كثيرين بدليل اثا اذا رأينا شبحاً ولم نميزه عن غيره يجوئز العقل بأنه زيد أو عمر أو خالد أو غير ذلك فقد جوئز العقل صدق هذه الصورة على كثيرين مع ائتها مفهوم جزئي وصورة جزئية وهكذا اذا رأينا شيئا خارجياً وكانت له أمثال

كثيرة ثم اختلط بأمثاله فما ارتسم في عقل الرائي من ذلك الشيء يجوز العقل صدقه على كثيرين لأنه يجويز صدقه على كل واحد من أمثاله ولذا يبقى الذهن مترددا بينها وقد مئثل له بالصورة الحاصلة من بيضة خاصة اذا بدلت بأخرى من دون التفات الرائي فائه يجويز العقل صدقها على كل واحدة منها وأمثلة المقام أكثر من أن تحصى ٠ ـ وجوابه ـ ان المقل لم يجويز صدقه على كثيرين وإنها يراه صادقا على فرد واحد مشخص لا غير يجويز صدقه على كثيرين وإنها يراه صادقا على فرد واحد مشخص لا غير ولذا لو اجتمعت تلك الافراد لم يصدق عليها بأجمعها كما هو شأن الكلي ولذا لو اجتمعت أفراده فهو نظير الصورة للثيء المأخوذة في القرطاس في ترددها بين كثيرين و والحاصل ان التجويز العقلي في مثل الشبح والبيضة إنها هو بمعنى الشك والترديد والتجويز العقلي في الكلي هو جزم العقل بأنه صالح بعنى الصدق على كثيرين ٠

وتاسعاً: ان مفهوم الجزئي لا يستنع فرض صدقه على كثيرين لأن كل جزئي يمكن فرض صور متمددة له في الأذهان ويكون مفهومه صادقاً عليها صدق المفهوم على أفراده لأن الاشياء توجد بأنفسها في الذهن فقد جاز صدق الجزئي على كثيرين فيكون كلياً • توضيح ذلك ان زيداً مثلاً اذا تصوره جماعة من الناس فقد حصلت صورته في ذهن كل واحد منهم وقد تقرر في فن الحكمة ان الأشياء تحصل بأنفسها في الذهن لا بأشباحها فيكون مفهوم زيد صادقاً على جميع هذه الصور لأنها نفس ( زيد ) • \_ وجوابه \_ نم الأمر كذلك ولكن المعتبر في الكلي هو جواز صدقه على افراده النفس نم الأمر كذلك ولكن المعتبر في الكلي هو جواز صدقه على افراده النفس

والمتبادر من الصدق هو الحمل بالنحو المتعارف والمفهوم الحاصل من زيد وإن كان له صور كثيرة في الذهن لكنه لا يحمل عليها بالنحو المتمارف وإنما يكون متحدا ممها عند حذف العوارض الذهنية منها وليس له كثرة في نفس الأمر لأن جميع صور ( زيد ) الذهنية عين ذاته في نفس الأمر . إن قلت : انَّ من الكليات ما لا يكون لها افراد إلا في الذهن كالكليات الفرضية نعو اللاشيء وكالمعقولات الثانية انتي ظرف عروضها الذهن كالنوع والجنس والفصل • قلنا : امَّا الكليات الفرضية فائتما كانت كليات لأن العقل لو نظر اليها في حد ذاتها يجوئز صدقها على الكثيرين بالكثرة الخارجية والميزان في الكلية هو الجواز العقلي لا فعلية الصدق • وامًا المعقولات الثانية فلان أفرادها النفس الأمرية هي تلك المعلومات الذهنية • وافرادها الذهنية هي تصور تلك المعلومات لأن الافراد النفس الأمرية هي الافراد الموجودة في موطنها ويرتب عليها الآثار سواء كان موطنها الخارج أو الذهن • وافرادها الذهنية هي تصور تلك الافراد وتعقلها في الذهن بنحو الحكاية عن تلك الافراد النفس الأمرية •

وعاشراً \_ ان ظاهر تعريف الجزئي هو اثثه يحمل على غير الكثيرين مع انته قد تقرر عندهم ان الجزئي لا يحمل ولذا أولوا المحمول في مثل ( العالم زيد ) بالمسمى بزيد • \_ وجوابه \_ ائا لو سلمنا عدم جواز حمل الجزئي وأواننا مثل هذا زيد فتعريف الجزئي غير ظاهر منه ذلك لأن نفي الحمل على كثيرين لا يستلزم الحمل على غير الكثيرين •

وحادي عشر : اته قد اشتهر عندهم بأن الجزئي لا يكون كاسبا ولا مكتسبا وهنا قد اكتسب الجزئي حيث اثهم قد عرافوه • ـ وجوابه ـ إن المعرَّف هنا هو مفهوم الجزئي والذي لا يكونكاسبا ولا مكتسبا عندهم هو مصادين الجزئي كما عرفته في ما سبق ٠

وثاني عشر : انَّ الجزئي يجويُّز المقل صدقه على كثيرين لأنه عبارة عن كلى مقيد بكليات كثيرة أوجبت تخصصه بفرد واحد فيكون ادراك الجزئي نظير ادراك الكلى المقيد فانة التقييد وإن كان بالآلاف من الكليات لا يخرجه عن الكلية وجواز الصدق على كثيرين • ـ وجوابه ـ اند الجزئي اذا أدركه العقل بنحو الكلى المقيد كما اذا أدرك ( زيد ) بأنه الانسان الاحمر الطويل كان كليا واذا أدركه العقل بهذيته وهويته الشخصية من دون التفات الى كلياته أصلاً فهو جزئى ويمتنع صدقه على كثيرين • وقد اجيب ــ عن الاشكال بأن المناط في الكلية والجزئية اختلاف نحوى الادراك فائه على قسمين قسم يسمى بالعلم التعقلي وهو عبارة عن حصول صورة الشيء في النفس • وقسمُ يسمى بالعلم الاحساسي الشامل للمشاهدة والتخيل والتوهم وهو عبارة عن حصول صورة الشيء في آلات النفس الادراكية المسماة بالحواس الظاهرة والباطنة ( فزيد ) إن أدرك بالعلم الاحساسي فهو جزئي وإن أدرك بالتعقلي فهو كلي كذا قرره صاحب الشوارق . وقد أورد عليه بأن هذا لا يتم في الجزئيات المجردة عن المادة فائنًا لا ندركها إلا بالنفس دون آلاتها إذ هي ليست بمحسوسة وهكذا ادراك المجرد لذاته أو لغيره وقد اجيب عنه ـ بأن الجزئيات المجردة لا ندركها إلا بنحو الكلية بأن نشير اليها بمفاهيم كلية عامة تختص بها كما اذا أدركنا ( زيد ) بأنه انسان عالم طويل أحمر ابن فلان وغير ذلك فانـ هذا مفهوم كلى في حد ذاته لكنه منحصر في فرد وهو ( زيد ) فالجزئيات المجردة يكون ادراكنا لها من هذا القبيل . وإما ادراك المجرد لذاته فهو علم حضوري لا كلام لنا فيه إذ كلامنا فيما يكون له صورة عقلية يجوئز العقل صدقها على كثيرين أو لا يجوئز و وامئا ادراك المجرد لفيره من الماديات والمجردات فيمكن أن يكون بنحو الكلي أو بنحو الحضور أو بالآلات الادراكية الباطنة المسماة بالحواس الباطنة و التحقيق ـ ان المدركات سواء كانت كلية أو جزئية تحصل في نفوسنا نعم إن كانت جزئية فهي بواسطة آلاتها وإن كانت كلية فهي تحصل بذاتها لحكم النفس بالكلي على الجزئي كقولنا : ( زيد" عالم ) والحاكم يجب أن يدرك موضوع حكمه ومحموله فلو لم يكن الجزئي مدركا للنفس لما استطاع للحكم عليه و

وثالث عشر: ان المنطقي لا يبحث عن الجزئيات لتفيرها وعدم انضباطها وعدم تناهيها فكيف عرد فوا الجزئي هنا وذكروا تقسيمه الى الاضافي والحقيقي وان النسبة بينهما عموم من وجه • مد وجوابه دان ذكر تعريفه والنسبة بين معنييه إنما كان لأجل ايضاح معناه ليتضح معنى الكلي الذي هو محط بحث المنطقي • مضافا الى ان تعريف الشيء ليس بحثا عنه لأن البحث في الاصطلاح هو بيان أحكام الشيء وأحواله ولو سلم فائما وقع استطرادا •

ورابع عشر: اندَّ تعريف الجزئي يصدق على الكليات الملازمة للنصب على الظرفية أو المفعولية كالضمائر أو المصدرية كسبحان فائها ليست قابلة للحمل على الكثيرين لأن الحمل يستدعي كونها خبرا عن أفرادها وهي ملازمة للظرفية أو المفعولية أو المصدرية • ب وجوابه ب اثنها تحمل بمعناها عند العقل • ولعله عند المنطقيين حالها حال الأفعال والحروف في عدم اتصافها مالكلية والجزئية •

وخامس عشر : اندَّ مفهوم الجزئي لا يمتنع فرض صدقه على كثيرين لأنه يمكن فرض كل شيء حتى المحالات فيكون سائر الجزئيات كليـــات • ـ وجوابه ـ نعم لو كان ( الفرض ) في التعريف بمعنى التقدير إذ يمكن تقدير كل شيء حتى اجتماع النقيضين ولكن ( الفرض ) هنا بمعنى التجويز المقلى ولا شك انــ المقل لا يجور صدق مفهوم الجزئي على كثيرين • إن قلت: انه من الكليات ما لا يجويز العقل صدقها على كثيرين كالكليات الفرضية وكشريك البارى واجتماع النقيضين وتنافي الضدين • قلنا : اندَّ المراد بتجويز العقل بالنظر الى نفس المفهوم لا باعتبار لحاظ الأمور الخارجة عنه وهذه الكليات إنما امتنع صدقها على الكثيرين بالنظر الى البراهين الدالة على انتفائها • إن قلت: انَّ استعمال المشترك في التعاريف مستهجن • والفرضلة له معنيان أحدهما التقدير والآخر تجويز العقل • قلنا : بأن القرينة موجودة على ارادة المعنى الثاني وهو شياع استعماله عندهم بهذا المعنى كما في تعريف الجسم بأنه جوهر" يمكن فرض الأبعاد الثلاثة فيه • وتعريف الجزء الذي لا يتجزأ بأنه جوهر يمتنع إنفسامه خارجا وفرضا ووهما • وتعريف النقطة بأنها عرض يمتنع إنقسامه خارجا وفرضا ووهما • مضافا الى القرينة المقلية عليه وهي انَّ الفرض بمعنى التقدير يوجد في جميع المفاهيم فلا يصح جعله موردا للنفي والاثبات بخلاف الفرض بمعنى الجواز فائه ليس كذلك فيصح جمله مناطآ للنفي والاثبات •

وسادس عشر: اندَّ تعريف الكلي لا يشمل الكليات التي تأبى بحسب مفهومها عن الصدق على كثيرين كاللا تكثر واللا صـــدق واللا وجود . وجوابه: اندَّ هذه المفهومات يمتنع صدقها على كثيرين بلحاظ تقائضها وإلا في حد ذاتها لا تأبي عن ذلك لمدم أخذ التشخص والهذيَّة في مفاهيمها ٠

وسابع عشر: ان تعريف الكلي يشمل الفعل لأنه يصدق على كثيرين حيث يقال في مثل (يضرب): زيد يضرب، وعمرو يضرب، وخالد يضرب مع اثه عند المنطقيين ليس بكلي • - وجوابه - ان المراد بالصدى هو حمل هو هو بحيث يصح التمبير بالمحمول عن الموضوع وهو المسمى بحمل المواطات لا حمل ذي هو المسمى بحمل الاشتقاق والفعل من قبيل القيم الثاني لا الأول •

وثامن عشر : اندً تعريف الكلي غير مانع لشموله للجزئي فاندً مفهوم الجزئي يصدق على كثيرين لصدقه على مثل زيد وعبرو وخالد وغيرهم من الجزئيات و وجوابه ــ اندً مفهوم الجزئي من الكليات وهو غير متصف بالجزئية وإنما الذي يتصف بالجزئية هي مصاديقه وافراده .

وتاسع عشر: اند تعريف الكلي غير مانع للسبوله لبعض الجزئيات الموضوعة لأكثر من فرد واحد كما لو سبينا عشرة رجال باخوان الصفا أو سبينا عدة مدن باسم العراق أو سبينا عدة مسائل مخصوصة باسم النحو فان هذه الجزئيات تصدق على الكثيرين • ــ وجواب ــ اند مرادهم بالصدق على الكثيرين بنحو تعدد الصدق لا بنحو وحدة الصدق والامور الذكورة تضدق على كثيرين بنحو وحدة الصدق • وإن شئت قلت: اند الكثيرين) في التعريف صفة ( للافراد ) والمذكورات ليس الكثيرين افراد الماهيمها بل إنها هي أجزاء المفاهيمها •

وعشرينا : ان تعريف الكلي غير مانع لشموله للجزئي الصادق على الكليات المجتمعة في الفرد الواحد فائه يكون صادقا على كثيرين ألا ترى ان (زيد) صادق على الانسان والعيوان والضاحك والمتحرك وغيرها من الكاليات الموجودة في شخصه الخارجي و وجوابه: ما عرفته من الكالم الكثيرين هي الافراد، والمذكورات أجزاء له لأنه من قبيل الكل بالنسبة اليها و واحدا وعشرين: ان تعريف الكلي غير مانع لشموله للجزئي الصادق على الذات التي لها عناوين متعددة فان الذات حينذ باعتبار كل عنوان مصداق لذلك الجزئي ألا ترى ان مثل (زيد) يصدق على ذاته بعنوان الكاتب والعالم والشاعر أي على زيد العالم وزيد الشاعر وزيد الكاتب فمفهوم (زيد) يصدق على ذاته باعتبار العناوين الطارئة عليها و وذاته بهذا الاعتبارات تكون متكثرة و وجوابه ما عرفته من ان المراد (بالكثيرين) هي الافراد، والمذكورات لم تكن افرادا للجزئي وإن شئت قلت: ان المعتبر في الكلى التكثر الذاتي لا الاعتباري و

وثانياً وعشرين: اندَّ الكلي اذا حصل في العقل كان متشخصاً لأذ الشيء اذا وجد تشخص فيكون جزئياً لا كلياً • كيف والادراك العقلي إند يكون باكتناف الصور العقلية بالعوارض الذهنية والصور العقلية من حيث اكتنافها بالعوارض جزئية • ب وجوابه ب اندَّ التشخص الذهني لا ينافي الكلية ولا تصير الصورة بعروضه جزئياً حقيقياً لأن التشخص الذهني لا يمنع من فرض العقل صدقه على كثيرين في الخارج والواقع الذي هو معيار الكلية •

#### تقسيم الكلى الى المتنع والمكن

( قستُموا الكلي الى قسمين : مستنم الافراد كشريك الباري وممكن الافراد ، وقستُموا الممكن الى خمسة أقسام الأول : ما كانت افراده غير موجودة كالعنقاء ، والثاني : ما وجد الواحد منها فقط مع امتناع الغير كواجب الوجود • الثالث : ما وجد الواحد منها مع امكان الفير كالشمس • الرابع : ما وجد له افراد كثيرة متناهية كالكوكب السيار وسائر الكليات الخارجية • الخامس : ما وجد له افراد كثيرة غير متناهية كمعلوم الباري ) • ويرد عليهم ستة ايرادات :

أولاً : اتَّهم إن أرادوا بالممكن الذي جعلوه مقابلاً للمعتنع هو ما كان ممكنا بالامكان العام أعنى ما أمكن وجوده أو عدمه فالممتنع ممكن بهذا الممنى لأن عدمه كان ممكنا إذ لو لم يمكن عدمه لما كان معدوما وعليه فلا وجه لجعله قسيما ومقابلاً للممكن، وإن أرادوا بالممكن هو ما كان ممكنا بالامكان الخاص أعنى ما أمكن وجوده وعدمه معا فواجب الوجود ليس بمبكن بهذا المعنى لأنه لا يمكن عدمه وعليه فلا وجه لجعله قسما من الممكن • ـــ وجوابه ــ انـّـ المراد بالامكان هو : امكان الوجود فقط بقرينة مقابلته للممتنع وهو قسيم للامتناع لأن الممتنع غير ممكن الوجود • وواجب الوجود قسما منه إذ أن واجب الوجود لو لم يكن ممكن الوجود لما وجد • وثانيًا : انَّ ما وجد فرد منه مع امتناع الغير كواجب الوجود ليس من أقسام ممكن الافراد ، إذ الممكن منه هو فرد واحد لا أفراد متعددة . \_ وجوابه \_ انــًا ( أل ) في الافراد للجنس لا للاستغراق والمراد به ما كانت الفردية له ممكنة الوجود أعم من أن يكون الفرد الواحد هو الممكن أو الأكثر نظير قوله تعالى : ( انَّ الله يحب الصابرين ) ونظير أن يقال : انَّ الانسان تصدر منه الشرور فان؛ المراد ان؛ الشرية تصدر منه أعم من أن تكون واحدة أو متمددة •

وثاك : انَّ التقسيم غير منحصر بذلك لأنه من المحتمل أن يكون كليا

معدوم الافراد بأجمعها إلا ان الممكن منه فرد واحد مع امتناع الغير مثل فناء البشر في الآن الأول من يوم الجمعة من شهر معين فائه لا يمكن منه إلا فرد واحد وإلا للزم تحصيل الحاصل وهكذا من المحتمل أن يكون كليا معدوم الافراد باجمعها إلا أن أفراده متناهية كما في فناء الكواكب السبع السيارة فائه كلي معدوم الافراد إلا ان أفراده متناهية • واماً غير المتناهية فذلك مثل العنقاء لأن الذهن له أن يتصوئر افرادا لا تنحصر بحد إذ كلما حدها تصور آكثر منها • \_ وجوابه \_ ان ما ذكر داخل في القسم الأول من قسم الممكن •

ورابعا : اند الممتنع كشريك الباري كيف يعد من أقسام الكلي مع اند العقل لا يجود صدة على كثيرين لقيام البرهان على وحدانية الباري تعالى ، وهكذا الكلام في مثل واجب الوجود • \_ وجوابه \_ اند المراد بتجويز المقل للصدق على كثيرين بالنظر الى تقس المفهوم وفي حد ذاته من دون لحاظ للبرهان على امتناع وجوده في الخارج •

وخامسا: اند الكليات الفرضية كاللاشىء غير داخلة في قسم من هذه الاقسام ٥ ــ وجوابه: اثنها داخلة في ممتنع الوجود فائها في حد ذاتها يجور المقل صدقها على كثيرين ، ولكن البرهان قام على امتناع وجودها الملزوم الجتماع النقيضين ٠

وسادسا: انتهم لم يبينوا المراد بالامكان ما هو مع انه مشترك لفظي بين الامكان العام والخاص واستعمال المشترك بدون نصب قرينة مستهجن . ــ وجوابه ــ ان القرينة قائمة على ارادة الامكان العام لجعل واجب الوجود أحد السامه حيث أن المكن الخاص مباين لواجب الوجود وعلى انه المراد به الامكان العام بالنظر اللوجود دون العدم لعده في مقابل الممتنع . تقد 1811 ا 19-18 م 19-18 م 19-18 م 19-18 م

# تقسيم الكلي الى المنطقي و الطبيعي والعقلي

(قالوا: مفهوم الكلي من حيث هو يسمى كليا منطقيا لأن المنطقي يبحث عنه ومصداق هذا المفهوم كالانسان يسمى كليا طبيعيا لوجوده في الطبايع أي في الخارج ، والمجموع المركب منهما كالانسان بوصف ائه كلي يسمى عقليا لأنه لا وجود له إلا في المقل ، وهكذا الجنس والنوع والفصل والخاصة والعرض المام فائها تجري فيها هذه الاعتبارات الثلاثة ، وهكذا تجري في الجزئي ويرد عليهم ايرادات خمسة :

أولاً : ان المنطقي لا يبحث عن نفس هذا المفهوم كيف ولو بحث عنه كانت المسألة طبيعية والطبيعية ليست من مسائل العلوم كما سيجيء انشاء الله وإنما يبحث عن مصاديقه إذ الموصل هو مصاديق الكلي لا نفس مفهومه وجوابه \_ أن ليس المراد ائه يبحث عن نفس المفهوم بل معناه انه يبحث عنه باعتبار حكايته عن مصاديقه من غير أن يخصص بمصداق خاص كالأجناس والإنواع .

وثانيا: الله كيف تجمل العلة لتسمية الكلي الطبيعي ذلك والحال من الكليات الطبيعية ما لا وجود له في الخارج كالمنقاء بل منها ما هو ممتنع الوجود في الخارج كثريك الباري والكليات الفرضية مضافا الى ان هذا يتم على القول بوجود الكلي الطبيعي في الخارج دون من قال بعدم وجوده فيه ، مضافا الى ان لفظ الطبيعة بمعنى الخارج لم اطلع عليه بهذه العجالة وإنما هو بمعنى ( الحقيقة ) فالاولى جمل لفظ الطبيعي نسبة للطبيعة

بمعنى الحقيقة وتكثون النسبة لتمييزه عن المنطقي والعقلي نظير ان يقال : عين بصرية أو نبعية .

وثالثا: اندَّ ما ذكروه وجها لتسمية العقلي موجود في الكلي المنطقي الأن الكلي المنطقي هو نفس الكلية وهي أمر عقلي لا يوجد في الخارج و حجوابه النه علم التسمية لا يلزم فيها إطراد التسمية لأنها عبارة عن المناسبة الملحوظة في مقام التسمية ولا شك أن المناسبة بوجه قد تلحظ في مقام التسمية بشيء ويغفل عنها أو تهمل لوجه أقوى منها في مقام التسمية بشيء آخر و

ورابعا: ان هذا التقسيم لا يجري في الجزئي إذ لا يقال: جزئي طبيعي، ـ وجوابه ـ اتا إذا قلنا: ان الطبيعي نسبة للطبائع بمعنى الخارج فالجزئي يقال له طبيعي بهذا الممنى لأنه منسوب للخارمج واماً لو قلنا: بأن الطبيعي نسبة للطبيعة بمعنى الحقيقة فالجزئي أيضا طبيعي لأنه فرد من الطبيعة والنسبة تكون لادنى مناسبة •

وخامسا: ان الكلي العقلي ليس بكلي أصلا الأنه لا فرد له فان الحيوان الكلي لا فرد له في الخارج ولا في الذهن إذ هو عبارة عن تلك الصورة الذهنية بوصف عدم امتناع الصدق على كثيرين ولذا سماه بعضهم بالجزئي الحقيقي الذهني كيف بكون له فرد ولازم الفردية امتناع الصدق على كثيرين، وهذا ولازم تقيد الكلي العقلي بالكلية هو جواز الصدق على كثيرين، وهذا بعضلاف الكلي الطبيعي فائه لم يؤخذ فيه الوصف بالكلية فلا مانع من تشخصه وهكذا الكلي المنطقي بالنسبة لافراده كالانسان والفرس وغيرهما من المفاهيم المامة ، وجوابه ان عدم وجود الفرد له لا يرفع كليته ولذا كانت

الكليات الفرضية كليات ولا فرد لها ، مضافة الى أن انضمام الكلية الى مفهوم عام يكون من قبيل تقيد العام بقيد وهو لا يرفع كليته ولذا قيل : إن الكلى اذا انضم إليه آلاف القيود هو باقي على كليته وإنما ينحصر مصداقه في فرد ، مضافاً الى انَّ الكلي العقلي إنما يمتنع صدقه على كثيرين لمو كانت الافراد التي يصدق عليها جزئيات حقيقية وهمو ممنوع لجواز أن تكون تلك الأفراد جزئيات اضافية كلية ففرديتها للكلى العقلى لا تستدعى امتناع الصدق على كثيرين مثلاً ( الحيوان الكلي ) كلي عقلي يصدق على الانسان الكلي والفرس الكلى والحمار الكلى ونحوها من الكليات العقلية وهكذا (الانسان الكلي) يصدق على الانسان الرومي الكلي والانسان الزنجي الكلي وغيرها من من الكليات العقلية • إن قلت : اثا ننقل الكلام الى الكليات العقلية المندرجة تحته وهلم جرا فامًا ان تنتهى الى جزئيات حقيقية وهو باطل لما عرفته لأن قيد الكلية للكلى العقلى يمنع من صدقه على الجزئيات الحقيقية أو يلزم التسلسل وهو محال • قلنا : لا تنتهى السلسلة الى الجزئيات الحقيقية ولا يضر التسلسل في المقام لأنه تسلسل في أمر إعتباري وهو غير باطل لأنه ينقطع بانقطاع الاعتبار .

## معنى الكلي الطبيعي

( قال أكثر المنطقيين : انءً الكلي الطبيعي هو : الماهية المعروضة للكلية بما هي معروضة لها لا من حيث هي) • ويرد عليهم ايرادات أربعة :

أولاً: ان معروض الكلي بما هو معروضه يكون عين الكلي العقلي إذ لا معنى للمجموع من العارض والمعروض إلا لحاظ المعروض بما هو معروض للعارض وحينئذ فلا معنى لجعله مقابلاً للكلي العقلي إلا أن يلتزم

في الطبيعي بدخول التقيد دون القيد وفي العقلي بدخول الجميع .

وثانياً : اندَّ هذا منافي لتصريحهم بأن الكلي الطبيعي موجود في الخارج قاندُّ الثيء بما هو معروض للكلية محال وجوده في الخارج إلا على ضرب من التأويل •

وثالثا : اند هذا منافي لتقسيمهم الكلي الطبيعي الى الماهية المجردة والمخلوطة والمطلقة إذ المجردة هي الماهية بشرط لا المجردة من كل المقارنات حتى التكلية • والمخلوطة هي الماهية بشرط شيء والمطلقة هي الماهية لا بشرط أعني الماهية من حيث هي وعلي ما ذكره القوم يكون الكلي الطبيعي غير منقسم الى هذه الثلاثة وإنما يكون هو خصوص الماهية المخلوطة لاشتراطه بالكلية واقترائه بها •

ورابعاً: انه منافي لقولهم الكلي العقلي مركب من المنطقي والطبيعي لأنه يلزم اعتبار المنطقي مرتين في العقلي مرة على سبيل التقييد ومرة على سبيل الجزئية ولا يعهد في شيء اعتباره قيدا وجزء في آن واحد و إن قلت: لو كان الكلي الطبيعي هو الماهية بما هي لزم أن تكون افراد الكليات الطبيعية واشخاصها كليات طبيعية لأن ما ثبت للشيء بما هو يثبت له في سائر أطواره سواء كان مطلقا أو مقيدا بمشخصاته فاذا كانت الكلية ثابتة للانسان مثلا بما هو إنسان كانت ثابتة لزيد وعمرو وخالد لأن ما ثبت للانسان بما هو يثبت له في أي حال من أحواله سواء كان مطلقا أو مجردا من كل قيد أو مقيدا بمشخصاته فوجب أن يفسئر الكلي الطبيعي بالماهية بما هي معروضة للكلية حتى لا تثبت الكلية الطبيعية للافراد وهكذا الكلام في باقي الإنواع للكلية حتى لا تثبت الكلية الطبيعية للافراد وهكذا الكلام في باقي الإنواع الخمسة من الجنس واخوانه و قلنا: الكلية والجنسية والنوعية لما كانت من

المعقولات الثانية كان عروضها للماهية بما هي في ظرف وجودها الذهني فالماهية في الذهن تعرض لنفسها الكلية والجنسية وإن شئت فقل : اذَّ الكلية تعرض للماهية بما هي في ظرف عدم تشخصها كما اندَّ سائر العوارض تعرض للشيء في ظرف عدم ضديما فالزوجية تعرض ماهية العدد في ظرف عدم الفردية وهكذا السُّواد يعرض الماهية في ظرف عدم البياض فكذلك ما نحن فيه فانة الكلية تعرض الماهية عند عدم تشخصها والجنسية تعرض الماهية عند عدم تنوعها . إن قلت : لو كان الكلى الطبيعي هو الماهية بما هي لزم عدم الفرق بين الكلى الطبيعي والبجنس الطبيعي لأن كلاً منهما يكون معناه هو نفس الماهية بما هي بخلاف ما اذا اعتبر بما هو معروض الكلية والجنسية فائه يكون الكلى الطبيعي هو الماهية بوصف ائتها معروضة للكلية والجنس الطبيعي هو الماهية بوصف ائتها معروضة للجنسية فيكون بينهما فرق وامتياز بالحيثية إذ يكون مثل الحيوان كليا طبيعياً من حيث كليته وجنسا طبيعياً من حث جنسيته • قلنا : إن أراد اتحاد مفهومهما فهو باطل لأن مفهوم الكلى الطبيعي ما كان يصدق على كثيرين سواء كان عين حقيقتها أم لا ومفهوم الجنس الطبيعي هو ما كان يصدق على كثيرين وكان تمام المشترك الذاتي بينها وإن أراد اتحاد مصداقهما فهو باطل أيضا لكون الكلى الطبيعي أعم مطلقاً من الجنس الطبيعي لصدق الكلى الطبيعي على مثل الانسان دون صدق الجنس الطبيعي عليه • إن قلت : ان الماهية بما هي ليست إلا هي فلا تكون متصفة بشيء من صفاتها وعوارضها اللازمة وغير اللازمة وإن كانت من المتقابلات مثل الوجود والعدم والوحدة والكثرة والكلية والجزئية ، وعليه ففي هذه الحالة لا تعرض لها الكلية حتى تكون كليًا طبيعيًا • قلنا : انَّ

الكلى الطبيعي هو نفس الماهية القابلة للاتصاف بكل صفة فائها تصير موجودة بضم الوجود اليها ومعدومة بضم العدم اليها وكذا الحال في باقى العوارض ومرادهم من قولهم ان؛ الماهية بما هي ليست إلا هي هو عدم اعتبار ما عداها معها وجودا أو عدما فانه الماهية في حدة ذاتها ليست إلا نفسها وأجزائها لا شيء آخر معها بخلاف ما إذا لوحظت مع قيدها فائتها تكثون عبارة عن ذاتها وأجزائها وما اعتبر معها فقولهم : ( بما هي ) أو ( من حيث هي ) لبيان إطلاق الماهية وعدم تقيدها بشيء أصلاً حتى بالالملاق وعدم التقيد • إن قلت : انَّ الماهية بما هي نفسها طبيعة من الطبايع أي حقيقة من الحقايق لا اتَّها منسوبة للطبيعة حتى يطلق عليها الكلى الطبيعي وإنما المنسوبة للطبيعة هي الصورة الحاصلة في العقل للماهية فهي الطبيعي كما اندَّ المتصف بالكلية هي نفس الصورة العقلية لا الماهية بما هي • قلنا : اند اطلاق الكلى عليها مجرد اصطلاح وينسب للطبيعة لتمييزه عن المنطقى والعقلى نظير أن يقال : العين البصرية والنبعية مضافا الى اند التحقيق اند الصورة الذهنية ليست كلية وإنما الكلى هو الماهية العاصلة في الذهن التي هي معروضة للتشخص الذهنى فصورة الانسان في الذهن من حيث تشخصها في الذهن ليس بكلي لأنه صورة جزئية وإنما نفس مفهوم الانسان مع قطع النظر عن تشخصه الذهني هو الكلي ومشتركا بين كثيرين .

#### وجود الكلي المنطقي

( قالوا : إن الكلي المنطقي غير موجود في الخارج لأن الكلية إنما تعرض للمفهومات في العقل ) • ويرد عليهم أربعة ايرادات : أولاً: ان هذا المبحث خارج من فن المنطق لأنه إنما يبحث فيه عن المعلومات من حيث الايصال للمجهولات ووجود الكلي وعدمه لا دخل له بالايصال أصلاً • إلا اللهم أن يقال: ان هذا بحث عن وجود الموضوع لأن الكلية من المعقولات الثانية التي هي موضوع علم المنطق عندهم فيكون هذا البحث من المبادي التصديقية لهذا الفن •

وثانيا : اند الكلي المنطقي موجود في الغارج وإلا لم يكن فرق بين وجوده وعدمه مع اثا نرى بعض الأشياء تنصف بالكلية وبمضها تسلب عنها فيقال : الانسان كلي ، وزيد ليس بكلي ، وقد ذهب أغا حسين الخونساري الى اند الكلية من لوازم الماهية ، وجوابه ب اند هذا منقوض بسائر الأمور الانتزاعية فائها غير موجودة في الخارج ولازم ذلك عدم الفرق بين وجودها وعدمها وحله : اند الكلية وأمثالها من الامور الانتزاعية يكون وجودها بوجود منشأ انتزاعها ومعنى نفي وجودها عن الخارج هو تفي تاصلها ووجودها بنفسها لا نفي وجودها مع وجود منشأ انتزاعها و

وثالثا : ان الكلية من المعاني الإضافية لأنها نسبة بين المفهوم وافراده نظير الابوة والمباني الاضافية موجودة في الخارج لأن الاضافة من المقولات العشر فالكلي المنطقي موجود في الخارج • ـ وجوابه ـ ان الكلية من المعقولات الثانية نظير الجنسية والفصلية فلا يعقل أن تكون من الأمور الخارجية • مضافا الى ما قيل من أن الكلية لو عرضت في الخارج لفي • فذلك الشيء اما مبهم أو معين والأول باطل فان المبهم لا يعقل وجوده في الخارج لأن الوجود ملازم للتعين والثاني باطل لأن التعين من لوازمه التشخص المنافي للكلية •

ورابعاً: اند الكلي يكون كليا طبيعيا لأنه معروض للكلية ومن افراد الكلي ومصاديقه وسيجيء انشاء الله اند الكلي الطبيعي موجود في الخارج فتكون الكلية موجودة في الخارج و وجوابه ـ انه سيجيء إن شاء الله اند الكلي الطبيعي الذي قالوا بوجوده في الخارج هو الذي يكون له فرد موجود في الخارج واماً مثل الفوق والتحت والمنقاء وغير ذلك مما ليس له فرد في الخارج فلم يقل أحد بوجوده في الخارج والكلية ليس لها فرد في الخارج إذ مثل كلية الانسان وكلية الفرس وكلية الشجر ليست موجودة في الخارج نظير فوقية السطء وفوقية السماء ه

### وجود الكلي العقلي

( قالوا : إن الكلي العقلي غير موجود في الخارج لأنه مركب من المنطقي منتفي في الخارج وانتفاء الجزء يوجب انتفاء الكل) . ويرد عليهم ثلاثة ايرادات :

أولا": اثه على القول بوجود الكلي الطبيعي في الخارج كيف يوجد الكلي المقلي في المغارج وهو الكلي المقلي في المغارج وهو الكلي الطبيعي وإذا اتنفى الجزء انتفى الكل ٥ - وجوابه - اثه ليس معنى وجوده الكلي الطبيعي في الخارج اثه لا يوجد في المقل واثه ينحصر وجوده بالخارج بل هو له نحو وجود في المقل اماً بنفسه أو بشبحه أو بالاضافة ، والكلي المقلي يكون مركباً من الكلي الطبيعي بالنحو الذي يوجد في المقل ومن الكلي المنطقي ه

وثانيا : انهُ هذا المبحث خارج عن صناعة المنطق لعدم كونه بعثا عن

الايصال إلا اللهم أن يقال : ائه بحث عن وجود الموضوع لأنه بحث عن المعقول الثاني حال عروضه لممروضه فيكون من المبادي التصديقية •

وثالثا : اندَّ الكلي المقلي موجود في الخارج وإلا لما صدقت الموجبة القائلة : ( الانسان كلي ) ونحوها لأن الصدق هو مطابقة القضية للواقع فاذا كانت كلية الانسان في الواقع غير موجودة كذبت القضية المذكورة ، وجوابه \_ عين ما سبق من اندَّ الامور الانتزاعية موجودة بوجود منشاً انتزاعها في الواقع ومعنى نفيها عن الواقع أو الخارج هو نفي تأصلها ووجودها بنفسها لا بعنشا انتزاعها ،

### وجود الكلي الطبيعي

(قالوا: ان الكلي الطبيعي موجود في الخارج خلافا لبعضهم من قال: الذي الموجود في الخارج هو الهوية الشخصية البسيطة الغير المركبة من ذات الكلي والتشخص وان منها ينتزع العقل الكليات الطبيعية ، ثم ان القائلون بوجوده في الخارج اختلفوا في كيفية وجوده في الخارج على قولين: احدهما مذهب المحققين من الحكماء ائه موجود بعين وجود اشخاصه لا بوجود مفاير لها بل الوجود واحد والموجود اثنان ذات الكلي الطبيعي والتشخص من الزكان النوع بسيطا وإن كان مركبا فالموجود آكثر و وثانيهما: ان كل واحد من الجنس والغصل والتشخص موجود في الخارج بوجود على حدة مفاير للأخر بحيث يكون الوجود متعددا بتعدد الموجود وكيف كان فقد استدل القائلون بوجوده في الخارج بأن الكلي الطبيعي جزء من الموجود الخارجي وجزء الموجود أي الخارج بازن الكلي الطبيعي جزء من الموجود الخارجي وجزء الموجود في الخارج لابد وإن يكون موجودا فيه لاتناء الكل في ظرف

اتنفاء الجزء فمثلاً الانسان جزء من هذا الانسان الخارجي والسواد جزء من هذا السواد الخارجي وغير ذلك من الكليسات بالنسبة الى أشخاصها الخارجية فلو انتفى الانسان والسواد عن الخارج لكان شخص الانسان وشخص السواد منتفيين عنه لأنهما مركبان من الكلى الطبيعي والتشخص والجزء اذا انتفى في ظرف انتفى المركب فيه ) • ويرد عليهم ايرادات عشرة : أولاً ــ انَّ هذا المبحث خارج عن علم المنطق لما عرفت اتَّه يبحث عن المعلومات الموصلة للمجهولات ووجود الطبيعي وعدمه لا دخل له بالايصال أصلاً • ودعوى اتَّه نافع في أمثلة بعض مسائله فان: تمثيلهم للجنس المقول على الحقايق المختلفة بالحيوان المقول على الانسان والغرس والبقر يتضح عند ما يعرف انـ: الكلى الطبيعي موجود لأن الحقيقة هي الطبيعة الموجودة دون المعدومة ولذا لا يطلق على العنقاء عنوان الحقيقة • وعليه فلا نعرف أن تلك الطبايع أعنى الانسان والفرس والبقر حقائق مع ائتها كليات طبيعية ما لم يثبت انـ: الكلى الطبيعي موجود في الخارج • فاسدة لأنه مضافا الى انَ ماله دخل في توضيح المثال خارج عن الفن • انَّ مثل الانسان ونعوه حقائق حتى لو قلنا بعدم وجود الكلى الطبيعي في الخارج لأن النزاع ليس في أصل وجود الكلى الطبيعي إذ لا شك في وجوده اذا وجدت افراده وإنما النزاع في معنى وجوده فهــل هو موجود في ضمن افراده بوجود مفاير لتشخصها نظير وجود القوة الكهربائية في الأسلاك والآلات أو بعين وجودها أو انَّ معنى وجوده بمعنى انَّ أشخاصه وما يطابقه موجود في الخارج وهو منتزع منها نظير وجود الفوقية بوجود السطح فاك ممنى وجودها عبارة عن وجود السطح وهي منتزعة منه ، ولذا ترى انه من ينكر وجود الكلي الطبيعي يطلق عنوان الحقيقة على مثل الانسان ونحوه •

وثانيا: ان من الكلي الطبيعي ما لا يوجد في الخارج أصلا كالكليات الفرضية والاعتبارية والانتزاعية وكالمعقولات الثانية فائها كليات طبيعية لعروض مفهوم الكلي عليها مع عدم وجودها في الخارج • ب وجوابه ب اند محط نظرهم ومورد نزاعهم هو الكلي الطبيعي اذا وجد له فرد في الخارج والسواد ذاتي له كالسواد فاند له فرد في الخارج والسواد ذاتي له وهكذا مثل الانسان •

وثالثًا : إن اريد بهذا الانسان في الدليل المذكور هو الشخص الخارجي كزيد مثلاً فلا نسلم ان؛ الانسان جزء له إذ يجوز أن يكون زيد ماهية بسيطة لا جزء لها في الخارج والانسانية منتزعة من ذاته نظير انتزاع الامكان من الذات ولو سلم فهو جزء عقلي والجزء العقلي للموجود في الخارج لا يلزم أن يكون موجودا في الخارج ولذا البسائط الخارجية قد يكون لها جنس وفصل كما سيجيء انشاء الله ، وإن اريد المفهوم التركيبي أعني (زيد الانسان) مثلاً فالانسان قطعاً جزء منه ولكن لا نسلم ان هذا المفهوم التركيبي موجود في الخارج بل هو أول البحث ، على ائله منقوض بقولنا : هذه الفوقية وهذه التحتية فائتها لا إشكال في كونها امورا اعتبارية لا وجود لها في الخارج • ان قلت : لا مجال للاحتمال المذكور أعنى كون زيد ماهية بسيطة والانسانية منتزعة منها وإلا ازم عدم إدراك الأشياء بكنهها وحقيقتها • قلنا : نلتزم بأن الكنه والحقيقة هو نفس المفاهيم المنتزعة من الذات البسيطة والعوارض هي المنتزعة من الذات بلحاظ الأمور الخارجية كالأسود والأبيض المنتزع من الذات المتصفة بالسواد والبياض فالعقل يدرك الأمر الخارجي بكنهه لحصول

ما هو منتزع من ذاته لأنه يكون مرآت لمشاهدة نفسه ويدرك الأمر الخارجي بوجهه بحصول ما هو منتزع من ذاته بلحاظ الأمور الخارجة عنه • إن قلت : على هذا الأشياء لا توجد بنفسها في الذهن بل بالعناوين المنتزعة منها وقد تقرر في علم الحكمة وسبق منا في مبحث العلم : انـُـ الأشياء توجد بنفسها في الذهن • قلنا : امَّا الجزئيات فهي توجد بنفسها في الذهن لحصول هويتها الشخصية فيها وامًّا الكليات فهي بنفسها أيضا توجد في الذهن لا بأشباحها ولكن حكايتها عن الجزئيات وعنوانيتها للجزئيات من قبيل عنوان الأمر الانتزاعي لمنشأ انتزاعه • إن قلت : على تقدير كون ( الانسان ) جزءًا عقليًا ( لزيد ) فلابد أن يكون موجودا في الخارج لما تقرر في فن الحكمة من أن الأجزاء العقلية هي الأجزاء الخارجية والفرق بينها بأن العقلية مأخوذة بنحو اللا بشرط والخارجية بنحو بشرط لا ولذا قالوا : الجنس عين الهيولي والصورة عين الفصل والفرق بينها باللا بشرط وبشرط لا . قلنا : هذا عند من التزم بأن الجزئيات الخارجية مركبة من الهيولي والصورة وامًّا عند من قال : بأنها هويات بسيطة غير مركبة فلا يقول بهذه المقالة • إن قلت : على هذا تكون الماهية كالحيوانية والناطقية والانسانية امورا معدومة فلا يصح تركب القضية الموجبة منها بأن يقال الانسان حيوان أو زيد انسان • قلنا : هي موجودة بوجود منشأ انتزاعها نظير وجود الفوقية بوجود السطح • إن قلت : فعلى هذا لا توجد عندنا أجزاء عقلية إذ الجنس والفصل والنوع كلها خارجة عن قوام الأمر الخارجي ومنتزعة عنه • قلنا : نعم وإنما هو مجرد إصطلاح باعتبار التزاعها عن نفس الذات فما كان مشتركا فهو جنس وما كان مختصاً فهو فصل والمجموع منهما نوع . إن قلت : فما الفرق حينتذ

بين الماهيات البسيطة كالواجب تعالى والعقول والنفوس والمركبة المسادية كالانسان وغيره اذا كانت جميع الموجودات الخارجية ماهياتها هويات بسيطة لا تركب فيها وهذا بخلاف ما اذا كان الطبيعي موجودا في الخارج فانـًا الماهيات المادية المركبة يكون في الخارج لها أجزاء متمددة وإن كان لها وجود واحد إلا انَّ الموجود كان متعددًا • قلنا : انَّ الفرق بينهما انَّ العقل ينتزع من الماهيات المركبة صور مختلفة ومن الماهيات البسيطة صورة واحدة • إِنْ قَلْتَ : كَيْفُ يَنْتُزَعُ الْعَقَلُ الصَّورُ الْمُخْتَلَفَةُ كَالْحِيوانِيةُ وَالنَّاطَّقِيةُ مِن ذات الهوية البسيطة الغير المركثبة وكيف يتصور مطابقة المفاهيم المختلفة لذات الأمر الواحد البسيط في الخارج فلابد من القول بأن الهوية الخارجية في مرتبة ذاتها مركبة من صور متغايرة ليصح انتزاع الكليات كالحيوان والناطق منها قلنا : هذا منقوض بذات الواجب تعالى مع انَّ الانتزاع إنما كان من جهة تمدد آثار نفس الذات • إن قلت : لو كان الأمر كذلك لم يكن زيد في حد ذاته انسانا ولا حيوانا ولا ناطقا لأن الشيء في حد ذاته ليس إلا هو وقــد كان زبــد في حــد ذاتــه هوية بسيطة لا تركيب فيهــا من تلك المفاهيم ولازم ذلك أن يكون اتصافه بتلك المفاهيم الكلية محتاجا الى العلة كما هو شأن الاتصاف بسائر اللواحق بالذات كالبياض والطول ( فزيد ) كما يحتاج الى جاعل يجعله أبيضًا طويلاً يحتاج الى جاعل يجعله انسانًا إذ المفروض انـًا ( زيد ) في حد ذاته غير الانسان وقد اشتهر فيما بينهم انـًا الذاتي كالنوع والجنس والفصل لا يعلل • قلنا : لما كانت هذه المفاهيم الكلية منتزعة عن نفس الذات تكون كلها في مرتبة الذات فمحال سلبها عن الذات فيكون جعلها جعل الذات ووجودها وجود الذات ولا تحتاج الى

جمل آخر يتوسط بينها وبين الذات • إن قلت : انـُـ الكلي الطبيعي ماهية لشخصه الخارجي وماهية الشيء ما به الشيء هو هو فكيف يمكن كون الشيء موجودًا مع كون مابه ذلك الشيء هو هو غير موجود • قلنا : لا نسلتم انـُ الكلي الطبيعي هو الماهية بمعنى مابه الشيء هو هو وإنما هو الماهية بمعنى ما يقم في جواب ما هو والماهية بهذا المعنى أعنى ما يقم في جواب ما هو هي محط البحث في إنها موجودة في الخارج أو منتزعة من الهوية البسيطة الخارجية . إن قلت : إنَّ كون الحيوان مثلاً موجودا أمرا ضروريا لا يمكن إنكاره • قلت : قد اجيب عن ذلك بأن الضروري انَّ الحيوان موجود بمعنى اندً ما صدق عليه الحيوان موجود وامَّا انَّ الطبيعة الحيوانية موجودة فهو ممنوع فضلاً عن كونه ضرورياً • إن قلت : انَّ الشخص عبارة عن الماهية المعروضة للتشخص أو المركب منهما فاذا كانت الماهية غير موجودة في الخارج فالشخص لا يكون موجودا في الخارج • قلنا : لا نسلم انَ الشخص عبارة عما ذكر بل إنما هو هوية بسيطة غير الماهية والتشخص وإنما العقل ينتزعهما من هذه الهوية الخارجية البسيطة • إن قلت : عرفوا ماهمة الثبيء بما به الشيء هو هو وعلى هذا لا تكون الماهمة النوعمة للاشخاص من هذا القبيل بل أمر ينتزع مما هو ماهية لها في الواقع مع انهم حكموا بأن النوع تمام ماهية ما تحته من الأشخاص وإن الامتياز بينها بالموارض المشخصة التي لا مدخل لها في ماهيتها • قلنا : نعم ولكن الطبيعة النوعية إنما حكموا بأنها تمام ماهية ما تحتها بمعنى ما يقع في جواب ما هو ولو سلمنا ائتهم حكموا بمعنى ما به الشيء هو هو فلا نسلم صحة حكمهم وليس هو بأزيد من حكمهم بوجود الكلى الطبيعي الذي هو محط البحث . إن

قلت : اتَّهم قالوا : انَّ ماهية الواجب تعالى عين وجوده لأنه لو كان له ماهية لزم اتصافها بالوجود فعلة الاتصاف إنه كانت نفس الماهية لزم تأثير المعدوم بالموجود وإن كانت غيرها لزم احتياج الواجب تعالى للعير في وجوده ولازم ذلك امكانه • فانهً هذا الاستدلال يقتضي وجود الكلي الطبيعي لأن احتياج الاتصاف الى الغير إنما يلزمه الامكان لو كان الاتصاف في الخارج ولا يكون الاتصاف في الخارج إلا اذا كان الموصوف وهو الماهية التي هي الكلي الطبيعي في الخارج اذ لو كانت الماهية أمرا اعتباريا لكان اتصافها بالوجود في الذهن وعلته اعتبار المعتبر ولا يلزم منه الامكان وهكذا قالوا : بأن ماهية المكنات متصفة بالتشخص فلابد له من علة فان كانت نفسها لزم المحصارها في فرد فلابد أن يكون أمر خارجا غيرها • فان هذا الاستدلال مبنى على وجود الكلى الطبيعي في الخارج لأن الاتصاف بالتشخص إنما يحتاج الى علة لو كانت الماهية التي هي الكلي الطبيعي موجودة في الخارج إذ لو كانت اعتبارية فاتصافها بالتشخص تابع لاعتبار المعتبر • قلنا : من أنكر وجود الكلى الطبيعي في الخارج فائه يعمل هذين الدليلين المذكورين في الهوية الشخصية البسيطة التي هي الماهية للشيء بمعنى ما به الشيء هو هو فيثبت ائتها عين الوجود في ذات الواجب تعالى بالدليل الأول ويثبنت بالدليل الثاني ان تشخصها في الممكنات محتاج الى علة خارجية وتحقيق ذلك يطلب في علم الحكمة الالهية • \_ وجوابه \_ ائته يراد ( بهذا الانسان ) في الدليل المذكور على وجود الكلي الطبيعي هو الشخص الخارجي كزيد • وقولكم • ائه لا نسلم الله جزء له في الخارج إذ يجوز أن يكون زيد ماهية بسيطة لا جزء لها في الخارج ، فاسدة لأن المعيار في الجزئية هو تقويم الذات بالشيء

بعيث بانمدامه تنعدم الذات وتنقلب لذات اخرى ولا نشك ان الكليات الطبيعية بالنسبة لأشخاصها الخارجية كذلك فائة ( زيد ) لو فرض إنعدام الانسانية أو الحيوانية عنه لاستحال الى طبيعة اخرى وفردا آخر وهكذا الشخص الخارجي من السواد فائه لو انتفت عنه اللونية أو السوادية لاستحال الى ذات اخرى وطبيعية ثانية وهذا أدل دليل على جزئيته له في الخارج نعم هذه الطبيعة مع فردها موجودان بوجود واحد لا متعدد وإلا لما صح حمل أحدهما على الآخر ، واماً قولهم هذه الفوقية وهذه التحتية مشيرا بالاشارة الحسية لما هو فوق وتحت فهو على ضرب من المجاز تنزيلا لمنشأ الانتزاع منزلة المنتزع إذ الاشارة إنما كانت لمنشأ الانتزاع لأن هو الموجود في الخارج من أفراده في الخارج هل يكون موجودا في الخارج أم لا وليس كلامنا في الكليات الطبيعية التي لا توجد افرادها في الخارج فائه لا كلام لنا في عدم وجودها في الخارج ،

ورابعا: اندُّ الكلي الطبيعي لو كان موجودا في الخارج لزم أن يكون الشيء الواحد متصفا بالصفات المتضادة والأمكنة المتعددة لأنه لو وجد في الخارج فلابد وان يكون في ضمن الأفراد ويكون الموجود في كل منها عين الموجود في الآخر وإلا فلا يكون كليا لأن الكلي هو الأمر المشترك بين الكثيرين وحيث اندُّ الافراد مختلفة الأمكنة ومتصفة بالصفات المتضادة فيكون ذلك الأمر المشترك الوحداني له أمكنة متعددة وصفات متضادة في زمان واحد م وجوابه الله لا مانع من اتصافه بالصفات المتضادة ووجوده بالأمكنة المتعددة بواسطة ما طرء عليه من جهة تعدده بتعدد ما لحقه من

التشخصات وانحاء الوجودات ، وبعبارة اخرى : اند المحال هو إتصاف الواحد بالنوع السخص بالصفات المتضادة والأمكنة المتعددة لا الواحد بالنوع والحد بالجنس ، والكلي الطبيعي ليس بواحد بالشخص بل هو واحد بالنوع أو الجنس وان شئت فقل : ائله نظير شعاع الشمس المنبسط على العالم فان له أمكنة متعددة وصفات متضادة ونظير الخشبة الممتدة الملونة بالوان متعددة ،

وخامساً : ائه لو كان الكلى الطبيعي موجوداً فلا يخلو امَّا أن يكون بعين وجود الشخص بممنى انء الكلى الطبيعي والتشخص موجودان بوجود واحد فيلزم قيام الوجود الواحد بمحلين وهو باطل لأن الوجود عرض فلا يحل بمحلين . وإن كان الكلى الطبيعي موجودًا بوجود معاير له فلا يصح الحمل لأن الحمل يقتضي الاتحاد في الوجود • ـ وجوابه ـ ان الكلي مم التشخص موجودان بوجود واحد • والمحال إنما هو قيام العرض الواحد بمحلين إذا كانا متعددي الوجود وامًا اذا كانا متعددين بالذات كما فيما نحن فيه فلا مانع من قيام العرض بهما • كيف والاعراض عندنا بأجمعها تعرض للماهيات المركبة من الجنس والفصل وهما متعددان بالذات لا بالوجود مع ان؛ الكلى الطبيعي باعتبار ابهامه محتاج في وجوده الى التشخص نظير احتياج الجنس الى الفصل في وجوده والمحال إنما هو قيام العرض الواحد بأمرين لا يحتاج أحدهما الى الآخر في عروض ذلك العارض عليه إذ مع الاحتياج اليه في عروضه عليه فمحال عروضه له بدونه إذ ائه حيننذ ٍ من لوازم العروض • إن قلت : اذا كان الوجود الواحد عارضاً على الكلى والتشهخص اللذين أجزاء للشخص الخارجي فلا تكون أجزاء المركثب متقدمة

عليه بالوجود مع تقومه بها في الخارج وقد تقرر في محله اند الجزء مقدم على الكل بالوجود فاذن كيف يوجد بعين وجود الكل ، قلنا : حيث اند الكلي والتشخص أجزاء عقلية للشخص فالتقدم هنا إنها هو بحسب العقل بمعنى ائه اذا نسب الوجود الى الجزء والى الكل حكم بأن الأول هو الأول وهذا لا يقتضى تغاير الجزء والكل بحسب الوجود ،

وسادساً : انَّ الكلي الطبيعي لو وجد فامًّا أن يكون نفس الجزئيات وعينها في الخارج أو جزءًا منها في الخارج أو مُعايرًا لها في الخارج امَّا الأول فباطل لأنه يلزم منه أن يكون كل واحد من الجزئيات عين الآخر منها في الخارج ضرورة انَّ كل واحد منها قد فرض أنه نفس الطبيعة الكلية وهي عين الجزء الآخر • وعين العين عين فيكون كل واحد من الجزئيات عين الآخر وهو باطل بالوجدان للتغاير بين الجزئيات والتمايز بينها • وامًّا الثاني فلأنه لو كان جزء منها في الخارج لتقدم عليها في الوجود لأن الجزء الخارجي مقدم على المركب في الوجود فيكون مفايرًا له فلا يصح حمله عليه كما لا يصح حمل الجدار على البيت والخل على السكنجبيل • وأما الثالث فهو واضح الاستحالة لاقتضائه عدم صحة حمله عليها مع استلزامه أن يعقل كنه تلك الأفراد مع الففلة عن الطبيعة • ــ وجوابه ــ الله عينها ونفسها في الخارج لكن العينية بحسب الوجود لا بحسب المفهوم ومن البديهي انا المينية بحسب الوجود لا تنافي اشتمال الجزئيات على أمر زائد موجب للتغاير بينها كما انَّ كون الجنس عين النوع في الوجود لا ينافي اشتماله على الفصل ولا يلزم منه كون كل واحد من الأنواع عين الآخر •

وسابعاً : اندُّ الكلي الطبيعي لو كان موجوداً في الخارج لما صح حمله

على كثيرين لأن الموجود الخارجي متشخص لأن الشيء ما لم يتشخص لم يوجد والمتشخص يمتنع حمله على كثيرين وعليه فلا يتصور كونه موجودا في الخارج وكونه كليا للمنافاة بين الوجود الخارجي والكلية • \_ وجوابه \_ الله إنما يحمل على كثيرين من حيث هو هو مع قطع النظر عن تشخصه الخارجي • ومع ملاحظة تشخصه في ضمن فرد خاص فــلا يحمل على الكثيرين أبدا •

وثامنا : ان الكلي الطبيعي هو الماهية من حيث هي والماهية من حيث هي من المجردات فلو كان الكلي الطبيعي موجودا لكان من المجردات لا من الماديات وهو واضح البطلان • وجوابه : اثنا لا نقول بوجوده في الخارج مستقلاً حتى يلزم كونه من المجردات بل إنسا نقول بوجوده في ضمن المشخاص المكتنفة بالموارض المادية فلا يلزم كونه من المجردات •

وتاسعاً تا اثنه لا وجه للنزاع في هذه المسألة وإنما هي مبنية على النزاع في مسألة إصالة الوجود أو الماهية فمن قال باصالة الوجود كما هو المشهور بين المتأخرين يكون الكلي الطبيعي ليس بموجود في الخارج عنده وإنما الموجود هو نفس الوجود لأنه الأصل والكلي الطبيعي أمر التزاعي منتزع من حدود الوجود لا وجود له في الخارج ومن قال باصالة الماهية كما هو المشهور بين المتقدمين يكون الكلي الطبيعي هو الموجود عنده في الخارج والوجود أمر عتباري منتزع من الماهية فلا وجه لتحرير النزاع في هذه المسألة على حدة ، \_ وجوابه \_ ان هذه المسألة غير مبتنية على إصالة الوجود يجري النزاع فيما نعن الوجود أو اصالة الماهية فائه على القول باصالة الوجود يجري النزاع فيما نعن في بأن الذي ينسب له الوجود على مبيل الحقيقة هو نفس الكلي الطبيعي فيه بأن الذي ينسب له الوجود على مبيل الحقيقة هو نفس الكلي الطبيعي

أو ألهوية الشخصية الجزئية البسيطة والكلى الطبيعي منتزع منها نظير نسبة الوجود الى السطح على سبيل الحقيقة وألفوقية منتزعة منه وهكذا بناء على اصالة الماهية يجري النزاع فيما نحن فيه بأن الماهية الأصلية التي ينتزع منها الوجود وينسب اليها على سبيل الحقيقة هي الكلي الطبيعي أو الهويسة الشخصية الجزئية البسيطة والكلى الطبيعي منتزع منها • والحاصل ائته على كلا القولين في مسألة اصالة الوجود والماهية يجرى النزاع بأن الذي ينسب حقيقة اليه الوجود سواء كان أصيلاً أم لا هو الكلى الطبيعي أو الهوية الشخصية فالنزاع فيما نعن فيه هو في المنسوب اليه الوجود على سبيل الحقيقة وفي تلك المسألة في نفس المنسوب وهو الوجود انته أصيل أم لا • وعاشرًا : انَّ الكلي الطبيعي لو وجد في الخارج فالتشخص امًّا عين الكلى أو جزء من الكلي أو خارج منضم اليه أو منتزع عنه أو منفصل عنه لا سبيل الى الأول والثاني لأن التشخص اذا كان عين الكلي أو جزء الكلي كان مشتركا بين جميع الافراد على حد سواه وعليه فلا امتياز بين الإفراد أصلا الاتحاد تشخصها لاتحاد الكلى فيها ولا سبيل الى الثالث لأن انضمام التشخص الى الكلى يستدعى تشخصا آخرا له قبله ضرورة الد تشخص الحال إنما يكون بتشخص المحل وانضمام شىء لشىء إنما يتصور بعد تشخص المنضم اليه وهكذا فيلزم التسلسل في التشخصات ولا سبيل الى الرابع لأن الأمر الانتزاعي تابع لاتنزاع المنتزع والتشخص ليس كذلك بداهة انء تميئز الأشخاص بعضها عن بعض بنفسها من دون اعتبار معتبر وانتزاع منتزع ولا سبيل الى الخامس لحمل التشخص على الكلى فيقال: الكلى متشخص والأمر المنفصل لا يحمل على ما كان منفصلاً عنه واذا بطلت هذه الاحتمالات في

التشخص بالنسبة الى الكلي بطل وجوده في الخارج بداهة ائه لا يوجد مجردا عن التشخصات فاذن لا يوجد في الخارج إلا التشخصات المحضة والكليات كلها منتزعة عنها • إن قلت : اذا كانت الكليات الطبيعية منتزعة من الهويات والتشخصات الخارجية فلماذا كان بعضها ذاتيا وبعضها عرضيا ٠ قلنا : انَّ ما كان من الكليات الطبيعية منتزعاً من نفس الهوية والتشخص الخارجي كالجوهرية والناطقية والانسانية المنتزعة من ذات زيد وعمرو وبكر تسمى بالذاتيات تشبيها لها بالذاتي لأن الذاتي ما كان ثابتا للشيء في مرتبة ذاته وكذلك هذه الكليات لما كانت منتزعة من ذات الهويات الشخصية كانت ثابتة للشيء في مرتبة ذاته وما كان من الكليات الطبيعية منتزعا من الذات بالنظر الى غيرها كالأسود ينتزع من زيد بالنظر الى السواد يسمى بالعرضيات ـ وجوابه ــ انَّ التشخص عين الكلى الطبيعي خارجًا بحسب الوجود لا بحسب المفهوم ، والعينية بحسب الوجود لا تنافي اشتمال الأشخاص على أمر زائد موجب للتغاير بينها كما انَّ كون النوع عين الجنس في الوجود لا ينافي اشتمال الأنواع على الفصول الموجبة للتمايز بينها •

#### النسب الاربعية

(قالوا: كل كلي اذا نسب الى كلي آخر فلابد أن يكون بينهما أحد النسب الأربعة اماً التساوي أو التباين أو العموم والخصوص المطلق أو العموم والخصوص من وجه لأنه إن صدق كل منهما على جميع ما صدق عليه الآخر فهما متساويان وإن لم يصدق أحدهما على شيء مما صدق عليه الآخر دون الآخر فهما متباينان وإن صدق أحدهما على جميع ما صدق عليه الآخر دون المكس فهما أعمو أخص مطلقا وإنصدق كل منهما على بعض ما صدق عليه الآخر

فقط فهما أعم وأخص من وجه ) • ويرد عليهم سبعة عشر ايرادا :

أولاً: اندَّ البحث عن النسب الأربع ليس بحثا عن الكاسب والمكتسب فلا وجه للتمرض له في هذا الفن ٥ ــ وجوابه ــ اندَّ معرفة النسب المذكورة لها دخل في معرفة اكتساب التصورات لأنه بها يعرف نسبة المعرّف الى المعرّف ونسبة أجزاء التعريف بعضها الى بعض ولها دخل في معرفة الكليات الخسس ولها دخل في التصديقات لتوقف معرفة النسبة بين الحد الأوسط وبين كل واحد من الأصغر والأكبر عليها بل هي مما يحتاج اليها في العكوس والتناقض في القضايا ٥

وثانيا : انته لا وجمه لتخصيصهم النسب بالكليات وعمدم تعييمها للجزئيات بأن يتعرضوا للنسب بين مطلق المفاهيم ويجعلوا العنوان مطلق المفهوم لا خصوص الكلي من المفاهيم لأن قواعد هذا الفن عامة • إن قلت : اند النسب المذكورة لا توجد بأجمعها بين الجزئيين إذ لا يوجد بينهما عموم من مطلق أو من وجه لأن العموم ينافي الجزئية وهكذا لا توجد بين الكلي والجزئي إذ لا يوجد بينهما عموم من وجه لأن الجزئي لا عموم فيه حتى يكون أعم من الكلي من وجه • قلنا : يكفي في تعميمهم النسب للجزئيين أو الكلي والجزئي وجود بعض النسب فيها فاند بين الجزئيين قد يكون تباين وقد يكون تساوي كما في أسماء الاشارة اذا قيست للموصولات أو الضمائر أو بالمكس على القول بأن معانها جزئيات وقد استعملت في جزئي واحد نظير ما اذا اشير الى ( زيد ) به ( هذا ) وعبر عنه بالموصول ( بالذي ) وعاد عليه الضمير به ( هو ) فائه يكون بينها تساوي وهكذا بين الكلي والجزئي عليه الضمير به ( هو ) فائه يكون بينها تساوي وهكذا بين الكلي والجزئي قد يكون تباين كزيد والاحمار وقد يكون عموم من مطلق كزيد والانسان قد يكون تباين كزيد والحمار وقد يكون عموم من مطلق كزيد والانسان قد يكون عموم من مطلق كزيد والانسان

فكما ان الكلمة قسست الى إسم وفعل وحرف مع أن هذه الاقسام لا توجد في الضمائر والاشارة وإنما يوجد بعضها وهو الاسم فيها كذلك ما نعن فيه تقسم النسبة بين المفاهيم الى تلك الاربعة وإن لم توجد جبيعها بين الجزئيات مع الكليات و والحاصل ان قسمة النسب بين المفهومين لا تقتضي وجود هذه النسب بأجمعها في كل نوع من المفهومين وإنما تقتضي انحصار المجموع بالمفهومين شأن كل قسمة بالنسبة الى أقسامها وإنما تقتضي انحصار المجموع بالمفهومين شأن كل قسمة بالنسبة الى أقسامها كاسبا ولا مكتسبا ولا كمال في معرفتها وتعميم قواعد هذا الفن بقدر الحاجة لذا لم يتعرضوا للنسب بينها أو بينها وبين الكليات وقلنا : أجاب صاحب منتقى الجمان المحقق الشيخ هادي شليلة ان الجزئي لا يبحثون عنه بخصوصه لا انتهم لا يبحثون عنه بوجه كلي شامل لكافة الجزئيات وغيرها كما في المقام فالأولى التعرض للنسب بين مطلق المفهومين و

وثالثا: اند بين القضايا توجد هذه النسب الأربعة كما سيجيء إن شاء الله ذلك في مبحث القضايا فلا وجه لتخصيصهم لها بالكليات ٥ ـ وجوابه ـ اند كلامهم هنا في التصورات فخصوا بيان النسب بالكليات ، والنسب بين القضايا إنما تكون في التصديقات ٥ مع اند النسب بين الكليات إنما هي بحسب الصدق والحمل والنسب بين القضايا إنما هي بحسب التحقق في الواقع والاجتماع وجودا في نفس الأمر لا بحسب الصدق والحمل لعدم حمل القضية على شيء أصلاً فكيف يجمع بينهما في مبحث واحد ؟ ٥

ورابعاً : اندَّ اتصاف الكليين بالنسب المذكورة ثابت في الواقع لا في الذهن سواء نسب أحدهما للآخر أم لا فالانسان في الواقع مساوي للناطق

سواء نسب اليه الناطق أم لا وعليه فلا وجه لتخصيصهم ثبوت النسب للكليين بصورة نسبة أحدهما للآخر • ــ وجوابه ــ اثنا لا نسلم ذلك وتقول : انَة إتصاف الكليات بهذه النسب في الذهن وانة هذه النسب من المعقولات الثانية نظير الجنسية والنوعية والفصلية ولو سلمنا ائتها أمور واقعية فان قولهم: ( اذا نسب ) ظرف لحكم العقل بالنسبة بين الكليين نظير قولنا : (اذا تأملت هذا الشيء فهو أبيض) فان التأمل ظرف لحكم العقل بالبياض . وخامساً : إن أرادوا بالصدق هو العمل الأولى الذي ملاكه عينية الموضوع للمحمول ذاتا لزم أن يكون مثل الضاحك والكاتب بينهما تباينا كليا لعدم حمل أحدهما على الآخر حملاً أوليا وإن أرادوا بالصدق هو العمل الشايع الصناعي المتعارف الذي ملاكه الاتحاد بين الموضوع والمحمول وجودا لزم أن يكون مثل الأسد والفضنفر تباينا كليا لأن أحدهما لا يحمل على الآخر بالحمل الشائع لكون أحدهما عين الآخر وإنما يحمل عليه بالحمل الأولى • ـ وجوابه ـ انه المراد بالصدق هو الحمل الشائع ومثل الأسد والفضنفر ليس بينهما شيء من التسب الأربع لأفهما ليسا بكليين وإنما هما كلى واحد لأن المفهوم منهما شيء واحد وإنما هما مترادفان •

وسادساً: اثنهم إن أرادوا بصدق أحد الكليين على أفراد الآخر وعدم الصدق هو الصدق على خصوص الأفراد المكنة الوجود فاللازم أن لا تكون النسب ثابتة في الكليات المتنعة الوجود كشريك الباري ورحيم الباري وكخالق وموجد الباري وأن لا تكون النسبة ثابتة بين الكليات الفرضية كالانسان الصاهل وكاللا شيء واللا ممكن والحال أنهم قد جعلوا النسب في سائر الكليات وإن أرادوا الصدق حتى على الأفراد

الممتنعة فاللازم عدم وجود التباين بين كليين لأمكان فرض افراه مستنعة الوجود لكل كليين يجتمعان فيها كان تفرض للانسان والعجر أفراها متصغة بالانسانية والحجرية بل تنعصر النسب الأربعة في نسبة العموم والخصوص من وجه لأن كل كليين نفرض لهما مورد إجتماع ونفرض لكل منهما مهره افتراق • نعم لو التزم بكون موضوع البحث للقوم الكفيات المتى لها مصادق في نفس الواقع كما التزم بذلك جملة من المتاخرين ارتفع الاشكال • ــ وجوابه ــ انــًا المراد بالصدق على ما لها من الافراد في حد ذاتها صواء كان بحسب الفرض أو الواقع • ودعوى ائه حينتذ يلزم أن تنحصر النسب في العموم من وجه لامكان فرض مورد إجتماع وافتراق لكل كليين • فاسفة فانَّ المراد الافراد التي تكون لها في حد ذاتها لو خليت وطبعها بعيث لو وجدت في الخارج كانت هي الموجودة لا غيرها وعليه فلا وجه لفرض افراه للانسان متصغة بالعجرية إذ هي ليست افرادا للانسان في حد ذاته لو خلى وطبعه بحيث لو وجد لكانت هي الموجودة لأن طبيعة الانسان تنافي الحجرية • وصابعًا : الله لا وجه لحصر النسب بين االكليين بهذه الأربعة فائته توجه بينها نسب كثيرة لا يصدق عليها شيء من النسب الأربعة كالتضايف بين الابورة والبنوة وكالتضادبين السواد والبياض وكالتناقض بين الانسان واللا إمسان وكالتخالف بين الحلاوة والسواد . . . وجوابه .. ان المراد حصر النسب بين الكليين بنصب الصدق وعدمه المنتنعة الاجتماع في الأربعة المذكورة لا حصر مطلق النسب في الأربعة المدكورة ومن البديمي الله نسبة التضاد والتناقض والتضائف وغيرها ليست ثانتة المكلي بحسب الصدق وإنما تثبت له بحسب المعهوم كالتناقض والتضايف أو الاقتران في الوجود وعدمه كالتضاد والتخالف م

وثامنا : اثه لا وجه لحصر النسب في الأربعة لما ذكروه في نقيضي المتباينين والأعم والأخص من وجه من وجود التباين الجزئي بينهما وعليه فتكون النسب خسسة ٠ ـ وجوابه ـ انه التباين الجزئي ليس بنسبة في مقابل النسب الأربع بل هو قدر جامع بين التباين الكلي والعموم من وجه فاذا قيل : ان النسبة هنا المباينة الجزئية كان حاصله انه النسبة هي المباينة الكلية في بعض الصور والعموم من وجه في البعض الآخر ٠

وتاسعاً : ائه لا وجه لحصر النُّسب في الأربعة لأن المموم والخصوص المطلق عبارة عن نسبتين ولذا كان كل واحد من الكليين الذين بينهما العموم والخصوص المطلق يتصف بغير صفة الآخر فانة أحدهما يتصف بالمموم والآخر بالحصوص وبهذا يظهر لك غلط قولهم : ﴿ هذان الكليان بينهما عموم وخصوص من مطلق ) لأن العموم والخصوص إن كانا صفة لكل واحد من الكليين لزم اتصاف كل واحد منهما بأنه عام وخاص وإن كانا صفة لمجموعهما لزم أن بصح أن يقال : نمحموعهما عام تارة وخاص أخرى • ــ وجوابه ــ مضافا الى إمكان الالتزام بأن النسبة هي نفس المعوم ولكن الععوم تارة يكون مطلقاً واخرى من وجه • انَّ هذه النُّسب الأربعة من النسب المتكررة الممدودة من مقولة الاضافة كالاخوة فانـَّ النسبة من أحد الكليين للاخر تستدعى نسبة من الآخر اليه فاذا كال أحد الكليين مساوبا للآخر أو مبانا له كان الآخر كذلك فكل واحدة من هذه النسب الأربعة تستلزم نسبة اخرى غاية الأمر تارة تكون من نوعها كالتساوى والتباين واخرى من غير نوعها كالعموم المطلق المستازم للخصوص المطلق فهذه النسب أسماء للنسبتين المتلازمتين وعليه فلا يكون في تعبيرهم العنوم والخصوص المطلق غلط أصلاً فالله تثلير

التمبير بالابوة والبنوة عن النسبتين بين الأب والابن ونظير التعبير بالقرب والبعد عن النسبتين بين القريب والبعيد .

وعاشرا : انه من الكليات ما اذا نسبت الى كليات اخر لا توجد بينها إحدى هذه النسب الأربعة المذكورة مثل الكلى والنوع والجنس اذا نسب الى ممروضه من الكليات كالانسان والجوهر فائه لا توجد بينها احدى هذه النسب الأربعة المذكورة فائه لا يمكن أن يدعى انه بين الانسان وبين الكلى مثلاً التساوى ولا المموم المطلق أو من وجه إذ لا يجتمعان في الصدق على مورد واحد فائه لا يصدق الكلى على ما صدق عليه الانسان والا لزم اتصاف أفراد الانسان كزيد بالكلية وكذا ليس بينهما تباينا كليا لأن مرجم التباين الكلى الى سالبتين كليتين وفيما نحن فيه لا تصدق السالبتان الكليتان لكذب لا شيء من الكلي بانسان لصدق بعض الكلي إنسان لأن الانسان من الكلي ومن هذا الباب الكلى واللا كلي والمفهوم واللا مفهوم والمتصور واللامتصور فائه لا توجد بينهما إحدى هذه النسب الأربعة المذكورة بالبيان المتقدم . \_ وجوابه \_ بأنه لابد من تقييد الكليتين بما يكون من سنخ واحد بأن بكونا من قبيل المعقول الأول أو يكونا من قبيل المعقول الثاني لا انـُـ أحدهما من قبيل المعقول الأول والآخر من قبيل المعقول الثاني ومن هذا ظهر لك جواب اشكال معروف وهو : الله الجنس أعم من الحيوان والحيوان أعم من الانسان والأعم من الأعم أعم من ذلك الشيء فيكون الجنس أعم من الانسان فانك قد عرفت ان؟ الجنس ليس بأعم من الحيوان ولا يوجد بينهما شيء من النسب الأربعة •

وحادي عشر : اند من الكليات ما اذا نسب الى كليات اخر لم تكن

بينها إحدى النسب الأربعة المذكورة كالنقيضين مثل الانسان واللا إنسان فائه ليس بينهما تباينا لعدم إطلاق المتباينين عليهما اصطلاحا وليس باقي النسب توجد بينهما لعدم اجتماعهما في الصدق أصلاً • وجوابه إنهما متباينان فائد تعريف التباين يشملهما ولم يعلم اصطلاح المنطقيين على عدم ثبوت التباين لهما •

وثاني عشر: انه من الكليات ما لا توجد بينها هذه النسب الأربع كتقائض المفهومات العام كاللا شيء واللا ممكن بالامكان العام إذ لاتباين بينهما لأن بين عينيهما وهو: الشيء والممكن تساوي وقيض المتساويين لا تباين بينهما وهكذا ليس بينهما باقي النسب الأربعة لانهما لا يصدقان على شيء أصلا لأنكل ما وجد في الخارج أو في الذهن فهو شيء وممكن بالامكان العام فلا يعقل أن يصدق نقيضيهما عليه ٥ ـ وجوابه ـ انه بين اللا شيء واللا ممكن نساوي بحسب افرادهما الفرضية الثابتة لهما في حد ذاتهما كما تقدم في جواب الايراد السادس من ايرادات هذا المبحث ٠

وثالث عشر: انه من الكليات ما لا توجد بينها إحدى هذه النشب الأربع وهي الكليات المنحصرة في فرد كالشمس على القول بالثها كلي فائه لا توجد بينها وبين مثل الكوكب النهاري إحدى النسب الأربع وهكذا بين الواجب بالذات وبين القديم بالذات لا توجد إحدى النسب الأربع فائه لا تباين ولا عموم من مطلق أو من وجه بينها كما هو واضح ولا تساوي بينها لعدم صدق كل واحد منهما على جميع ما صدق عليه الآخر إذ ليس إلا مصداق واحد لا مصاديق متمددة ، ـ وجوابه ـ مضافا الى ما سبق في جواب الايراد السادس في هذا المبحث انه المراد ( بجميع ما صدق عليه )

هو أن لا يخرج ما يصدق عليه أحدهما عن الآخر كما في قولهم: العلة التامة هي جميع ما يتوقف عليه الشيء مع انـ العلة التامة قد تكون شيئًا واحدا .

ورابع عشر: إن الكليات ما لا توجد بينها إحدى هذه النسب الأربع وهي الكليات اذا نسبت الى نفس النسب الأربع كالانسان مع التباين فائه لو وجدت بينهما إحدى النسب الأربع لزم عروض النسب الأربع لانفسها وهكذا الكلام في نسبة النسب الأربع بعضها الى بعض • ـ وجوابه ـ ان الموجود بينها هو نسبة التباين لأن كل منهما طبيعة مستقلة وهكذا النسب الأربعة يباين بعضها بعضا ولا ينافي عروضها على نفسها فان المفهوم يعرض لنفسه والكلية تعرض لنفسها والعرضية تعرض لنفسها والوجود يعرض لنفسه وذلك لسعة هذه الأمور هذا مضافا الى ما عرفت من أن المعقولات الثانية مع المعقولات الأولى ليس بينها شيء من النسب الأنها ليست في مرتبها والتسب من المعقولات الثانية فلا توجد بينها وبين مثل الانسان احدى والنسب المذكورة وقد تقدم ذلك في الايراد العاشر •

وخامس عشر: ان حصر النسب في أربع لا وجه له لعسدم وجود التساوي بين كليين أصلا وكل ما تخيل من هذا القبيل فبينهما عموم من وجه وذلك لأن الكلي لا يكون فردا لنفسه فهما يجتمعان في مصداقهما الواقعي ويفترق كل منهما عن الآخر في نفسه فالانسان يفترق عن الضاحك في نفس الضاحك بمعنى ان نفس طبيعة الضاحك لا تكون فردا للضاحك لأن الكلي لا يكون فردا لنفسه لأن الفردية تستدعي الخصوصية وتكون فردا للانسان وهكذا الانسان ليس بفرد لنفسه إذا لوحظ ذاته من غير اعتبار خصوصية لأن الفردية تستدعي الجموعية وتكون خصوصية لأن الفردية بستدعي الخصوصية الريا الهردية المستدعي الخصوصية والهارية الهردية المستدعي الخصوصية وحوابه الله إن اريد

حصص الكلي لا يصدق عليها وليست بأفراد له فهو باطل فائها افراده حقيقة وهي مغايرة له بحسب الخصوصية وإن اربد نفس الماهية فهو صحيح لكن المساوي الآخر لا يصدق عليها أيضا فقد عرفت اند بين المفاهيم تباين كلي و وسادس عشر: اند من الكليات ما لا توجد بينها إحدى هذه النسب الأربع وهي الكليات الممتنمة: كشريك الباري واجتماع النقيضين إذ لا تباين بينها لأن التباين مأخوذ فيه التفارق وهو صدق كل منهما على غير ما صدق عليه الآخر والكليات الممتنمة لا تصدق على شيء أصلاء وأما باقي النسب عليه الآخر والكليات المهتنمة لا تصدق على شيء أصلاء وأما باقي النسب افرادها واضح و ووابه الذي وجود النسب بينها بحسب افرادها الفرضية كما سبق في جواب الإبراد السادس من هذا المبحث و

وسابع عشر: اندً مثل النائم والمستيقظ ومثل الضاحك والفضبان وغير ذلك من العوارض المتضادة المفارقة المختصة بموضوع واحد فان عند القوم بينهما تساوي مع أن أحدهما لا يصدق على ما صدق عليه الأخر في آن واحد • \_ وجوابه \_ اندً المراد بصدق كل منهما على جميع ما صدق عليه الآخر هو اتحاد مصداقهما ذاتا لا زمانا •

## مرجع النسبب الاربع

( قالوا : إن مرجع التساوي الى موجبتين كليتين مطلقتين عامتين لأن المساواة بين الكليين أن يتصادقا بالفعل سواء كان دائميا ذلك أم لا ومرجع التباين الى سالبتين كليتين دائميتين لأن المباينة بين الكليين هي أن لا يتصادقا أصلاً سواء أمكن التصادق أم لا ومرجع العموم المطلق الى موجبة كلية مطلقة عامة وسالبة جزئية دائمة ومرجع العموم من وجه الى موجبة جزئية مطلقة عامة وسالبتين جزئيتين دائمتين والحاصل ان في مرجع النسب عندهم

تكون الموجبة مطلقة والسالبة دائمة ) • ويرد عليهم، سبعة ايرادات •

أولا"؛ انة بين العارض المفارق ونقيضه تباين لأن نقيض كل شيء يباينه ويمانده كالكاتب واللا كاتب مع انة مرجع العموم والخصوص موجود بينهما لصدق الموجبة الكلية المطلقة والسالبة الجزئية الدائمة بينهما فيقال في المثال المذكور: كل كاتب لا كاتب بالفعل كالانسان وبعض اللا كاتب ليس هو بكاتب دائما كالحمار ٥ ـ وجوابه ـ انة التباين غير التناقض فانة الميزان في التباين اختلاف المفهوم وذات المصداق في جميع الموارد وفي التناقض المتلاف نفس المفهوم وفيما نحن فيه ذات المصداق لم تختلف في سائر مواردها لأن الكاتب يجتمع مع اللا كاتب في ذات واحدة وهي الانسان الذي يكتب مرة ولا يكتب اخرى فلا يكون بينهما تباين و إن قلت: انة المتناقضين كتب مرة ولا يكتب اخرى فلا يكون بينهما تباين و إن قلت: انة المتناقضين في ذات واحدة لا يجتمعان حتى مع اختلاف الزمان وعليه فلا مانع من وجود التباين كما فيما نحن فيه ٥

وثانيا : اته يلزم أن يكون بين مثل النائم والمستيقظ تساوي لصدق المطلقتين العامتين بينهما لصحة كل نائم مستيقظ بالفعل وكل مستيقظ نائم بالفعل مع انهما متضادان لمنافاة النوم لليقظة • وجوابه ما عرفته من ان الميزان في التساوي هو اتحاد ذات المصداق بين الكليين وهنا قد اتحدت ذات مصداق المستيقظ والنائم فهما يصدقان على الانسان فيكون بينهما تساوي وكونهما متضادين إنها يمنع من اجتماعهما في ذات واحدة في زمان واحد ولا يمنع من وحدة ذاتهما مع اختلاف زمانهما وعليه فلا مانع من وجود التساوي مع التضاد بين الكليين •

وثالثًا : اندَّ نقيضي المتساويين متساويان كما سيجيء إن شاء الله مم ائه قد لا تصدق المطلقتين بينهما كما لو كانا المتساويان من قبيل العرض المفارق المختص ومعروضه من الأنواع نظير نقيضي الضاحك والانسان فائهما متساويان مع عدم صدق المطلقتين بينهما لكذب كل لا ضاحك لا إنسان بالفعل لأن من اللا ضاحك ما هو انسان بالفعل • ــ وجوابه ــ ان المساوى للانسان هو الضاحك بالقوة والامكان وحينئذ فنقيضه هو اللا ضاحك بالضرورة لأن نقيض القوة والامكان هو الضرورة وعليه فتصدق المطلقتين بينهما لأن كل لا ضاحك بالضرورة لا انسان وكل لا انسان لا ضاحك بالضرورة على أن يكون قيد ( بالضرورة ) قيدا لنفس الموضوع والمحمول لا للنسبة • إن قلت : انَّ أخذ الموضوع بنحو الضرورة لا يصح في القضايا الممتبرة عندهم لأن صدق وصف الموضوع عندهم على ذاته بالفمل فلابد أن يفرض الموضوع (كل لا ضاحك بالفعل) لا بالضرورة وعليه فلا تصدق الكلية المذكورة أعنى (كل لا ضاحك لا انسان ) وهم اذا ذكروا المرجم فائما يريدون به القضايا المعتبرة عندهم • ــ وجوابه ــ نعم لكن هذا فيما اذا لم يكن الموضوع في نفسه مقيداً بقيد خاص فائه لا محالة من أخذه بذلك القيد وإلا لم يكن نفس ذلك الموضوع هو المأخوذ • نعم الذي يمكن أن يقال على هذا الجواب اند المساوي للانسان هو نفس الضاحك من دون تقييد له بالقوة والامكان لأن الميزان في التساوى اتحاد ذات المصداق وليس يشترط انحاد زمان الصدق وهكذا الكلام في سائر العوارض المختصة المفارقة حرفا يحرف .

ورابعاً : انْ في مثل ما اذا اختص مركوب زيد بالفرس يكون بين

مركوب زيد والحمار عموم من وجه لاجتماعهما في الحمار الذي يمكن أن يركبه زيد ويفترق مركوب زيد ويفترق الحمار الذي لا يمكن أن يركبه زيد ويفترق مركوب زيد في الفرس مع اثه لا تصدق الموجبة الجزئية المطلقة العامة بينهما لصدق السالبة الكلية الدائمة بينهما وهي لا شيء من مركوب زيد بحمار دائما لأن وصف الموضوع إنما يصدق على ما هو فرد له بالفعل • وجوابه: اثه في الصورة المذكورة يكون بين مركوب زيد والحمار تباين كلي لأن الممتبر عندهم في النسب هو الصدق الفعلي كما في الكليات المحققة الوجود أو فرض الصدق الفعلي كما في الكليات المفير الموجودة • والحمار لا يصدق عليه مركوب زيد بالفعل ولم يفرض صدقه عليه بالفعل •

وخامسا: اقتهم قد ذكروا ان بين الجزئيين تباين اذا اختلف مصداقهما مع عدم رجوعهما الى سالبتين كليتين • ــ وجوابه ــ ان كلامهم في مرجع النسب بين الكليات لا الجزئيات •

وسادسا: ان في مرجع العموم من وجه قد اعتبروا موجبة جزئية واحدة ولم يعتبروا موجبة جزئية واحدة ولم يعتبروا موجبتين حد وجوابه له الدوجبة الجزئية لما كانت تنمكس موجبة جزئية كان اعتبارها اعتبارا لموجبتين جزئيتين بخلاف السالبة الجزئية فائها لا تنمكس أصلا فلم يكن اعتبارها اعتبارا لسالبتين جزئيتين لذا اعتبروهما في مرجع العموم من وجه مع موجبة جزئية واحدة و

وسابعاً: اند الكليات الفير الموجودة لم تكن لها افراداً فعلية بل افراداً تقديرية فرضية فلا يتحقق بينها القضايا المذكورة في مرجع النسب • وجوابه سـ اند افرادها الفرضية تفرض فعلية وتقدر فعلية فتصدق بينها القضايا المذكورة

فرضا وتقديرا .

#### نقيض المتساويين

(قالوا: إن هيضي المتساويين متساويان) ، ويرد عليهم ايرادات أربع: أولا : انته لا حاجة لذكر النسب بين النقيضين بعد ذكر موازين النسب بين مطاق الكليات فاذ النقيضين من جعلة الكليات فتعلم النسبة بينهما من تلك الموازين المذكورة إلا اللهم أن يقال : اند إفرادها بالذكر لمجرد الايضاح وتسهيلا للمعرفة ، إن قلت : إن ما ذكروه كمان بين العينين ، قلنا : انه لا وجه لتخصيص ما ذكروه بالعينين إذ هو يشمل كل كلين ولو سلمنا اختصاصه بالعينين فالنقيضان عينان بالنسبة الى العينين والعينان تقيضان بالنسبة الى العينين عن للا حيوان واللا حيوان تقيضه كذلك يصح المكس بأن يقال : إن الحيوان عين للا حيوان والحيوان تقيضه ،

وثانيا : اند الكليات المعتنمة بين تفائضها تساوي مع عدم التساوي بين أعينها لعدم صدق أعينها على ما صدق عليه الآخر فمثلاً لا شريك الباري ولا اجتماع النقيضين بينهما تساوي لصدق كل لا شريك الباري لا اجتماع النقيضين وكل لا اجتماع النقيضين لا شريك الباري مع اند بين تقيضيهما وهما شريك الباري واجتماع النقيضين لا يوجد التساوي لعدم صدق أحدهما على ما صدق عليه الآخر و وجوابه \_ اند الكليات المعتنمة اذا فرض له افرادا فعلية كان بينها تبابن كلي لعدم صدق كل منها على ما صدق عليه الآخر وكان بين تقائضها عموم من وجه لصدق كل من النقيضين على افراد الآخر المغروضة بدون الآخر وإن لم يفرض لها افراد لم يكن بينها شيء من النسب

وكان بين هائضها تساوي لعدم انفراد أحد النقيضين عن الآخر في المصداق ونعن إنما نميش النسبة بين النقيضين اذا كانت بينهما نسبة وكان لهما مصداق محقق أو مقدر و وتوضيح ذاك: ان لا شربك الباري ولا اجتماع النقيضين يكون بينهما عموم من وجه لو فرضت افرادا لنفس شربك الباري واجتماع النقيضين لصدق كل من نقيضيهما على افراد عينهما الفرضية التقديرية ويكون بينهما تساوي اذا لم يفرض لنفس شربك الباري واجتماع النقيضين افرادا لعدم وجود مورد الافتراق لهما لا محققا ولا مقدرا ولا يضر ذلك بقاعدة لمدم وجود مورد الافتراق لهما لا محققا ولا مقدرا ولا يضر ذلك بقاعدة ( ان نقيضي المتساويين متساويان) لأنها اثما تجري في مقام يكون بين النقيضين تصادق محقق أو فرضي ولم يكن بين نقيضي المتساويين فيما نحن النقيضين تصادق فلا توجد بينهما نسبة أصلاً وإنما ينقض القاعدة لو وجد بينهما نسبة ولم تكن تساوي و

وثالثا : اند الكليات الشاملة العامة نظير الموجود والممكن الشاملين حتى للموجود والممكن بحسب الفرض والتقدير يكون بينها تساوي مع اند بين تفائضها كاللا موجود واللا ممكن لا يوجد التساوي لعدم صدقهما على شيء ولابد في التساوي من الصدق على جميع ما صدق عليه الآخر • حوابه ـ يعلم من جواب الايراد الثاني في هذا المبحث •

ورابعاً: اند الأعراض المختصة المفارقة تكون النسبة بينها وبين معروضاتها هو التساوي كالضاحك والانسان مع اند بين تقائضها لا يوجد التساوي لافتراق اللا ضاحك عن اللا انسان في نفس الانسان قائه يصدق عليه لا ضاحك لاتصافه بعدم الضحك في أحد الأزمنة الثلاثة فيكون الانسان من افراده لأن صدق وصف الموضوع على ذاته بالفعل • ـ وجوابه ـ اند المساوي للانسان هو الضاحك في الجعلة أعني في أحد الأزمنة الثلاثة فنقيضه هو اللا ضاحك دائما لأن تقيض الاطلاق هو الدوام وحينئذ فيكون تقيض الضاحك مساويا لنقيض الانسان لأن تقيضه هو اللا ضاحك دائما وهو لا يصدق على الانسان أو تقول: ان المساوي للانسان هو الضاحك بالامكان وحينئذ فنقيضه هو اللا ضاحك بالضرورة لأن تقيض الامكان الفرورة ومن البديهي ان (اللا ضاحك بالضرورة) لا يصدق على الانسان فيكون مساويا لنقيض الانسان وقد تقدم في جواب الايراد الثالث على مرجع النسب ما ينقعك هنا فراجعه ه

### نقيض الاعم والاخص مطلقا

(قالوا: اندَّ بين تقيضي الأعم والأخص مطلقاً عموماً وخصوصاً مطلقاً لكن بالعكس بأن يكون تقيض الأعم أخص وتقيض الأخص أعم) • ويرد عليهم ايرادات خمسة:

أولا": ان قائض الكليات المتنعة يكون بينها وبين الكليات الموجودة عموم وخصوص مطلقا مع ان قائضها لا توجد تلك النسبة بينها فمثلا اللا ممتنع والانسان بينهما عموم وخصوص مطلقا لصدق اللا ممتنع على الانسان وغيره من الموجودات مع أن تقيضيهما وهو (الممتنع على اليس بينهما عموم وخصوص مطلقا لاستحالة صدق الممتنع على شيء لأن الصدق يستلام الوجود والممتنع يستحيل وجوده واذا استحال وجوده لم يجتمعا في الصدق الذي هو لازم المعوم وإن شئت قلت : ان لازم صدق (اللا انسان) الذي هو نقيض الأخص على (الممتنع) الذي هو نقيض الأخص على (الممتنع) الذي هو نقيض

على هذا يلزم ارتفاع النقيضين لأن المتنم لا يصدق عليه ( اللا انسان ) كما قررتم ولا ( الانسان ) لعدم وجوده فقد ارتفع النقيضان عن الممتنع • قلنا : انَ المتناقضين في المفردات لا يرتفعان عن الموارد الموجودة لا عن الموارد المعدومة ولهذا يرتفعان عن الماهية في مرتبة ذاتها : وإن أبيت عن ذلك فنقول : إن التناقض في المفردات هو اعتبار الشيء ورفعه في نفسه من غير اعتبار حملهما على شيء إذ لو اعتبر حملهما على شيء فلا تناقض بينهما لجواز إرتفاع حملهما بارتفاع الموضوع وحينئذ فالنقيض هو السلب لأنه المفهوم المماند البعيد غاية البعد عن نقيضه لا المفهوم المحصل والسلب صادق ولو باتنفاء الموضوع فيصدق سلب الانسان عن ( الممتنع ) في ضمن السالبة البسيطة بأن يقال : ( الممتنع ليس بانسان ) والسالبة تصدق مع اقتفاء الموضوع وسيجيء إن شاء الله تحقيق ذلك في استدلالهم على النسب بين النقيضين • إن قلت : اند النقيض اذا فرض الله السلب البسيط وهو صادق على (المتنم) في ضمن السالبة البسيطة فقد ثبت المطلوب وهو صدق تقيض الانسان على الممتنع فيكون أعم من الممتنع مطلقا لصدقه عليه وعلى غيره من الفرس والشجر ، قلت : الميزان تصادقهما على شيء واحد تحقيقا للعموم لا مجرد صدق أحدهما على الآخر وإلا فالكلي صادق على الانسان مع اثنه لا نسبة بينهما و ( الممتنع ) قد عرفت الله لا يصدق على شيء وإلا لزم وجوده وهذا الايراد سار في نقائض الكليات المتنعة \_ وجوابه \_ ما سبق في جواب الايراد الثاني على نقيض المتساويين من أن الممتنع إن فرض له افراد كانت النسبة بينه وبين اللا انسان عموم وخصوص من مطلق والعموم في جانب اللا انسان لصدق اللا انسان عليها وإلا فلا نسبة بينهما لأن النسبة

اتما تكون فيما يوجد المصداق للطرفين •

وثانيًا : انَّ الاعراض المفارقة التي هي أعم مطلقًا من موضوعاتها كالماشى بالنمية للانسان ليست النسبة بين نقائضها ونقائض موضوعاتها ما ذكروه فانَّ ( اللا ماشي ) الذي هو نفيض الأعم ليس بأخص من ( اللا انسان ) الذي هو نقيض الأخص لأن من الذي هو ( لا ماشي ) هو نفس الانسان لاتصافه بعدم المشى فلا يصدق عليه ( اللا نسان ) • وبعبارة اوضح ان مرجم العموم والخصوص من مطلق لا يوجد بين اللا ماشي واللا انسان إذ لا يصدق كل ( لا ماشي لا انسان ) لأن من اللا ماشي ما هو إنسان اذ أن افراد الموضوع ماكان يصدق عليها وصفه بالفعل عندهم واللا ماشي يصدق على الانسان في أحد الأزمنة الثلاثة • ــ وجوابه ــ يعلم مما سبق في جواب الايراد الرابع على نقيضي المتساويين من أن الذي هو أعم مطلقاً هو الماشي في الجملة أعنى في أحد الأزمنة الثلاثة وحينئذ فيكون نقيضه هو اللا ماشي دائماً لأن تقيض الاطلاق الدوام ومن البديمي ان الانسان ليس من مصاديق ( اللا ماشي دائماً ) أو نفول : انَّ الأعم هو ( الماشي بالامكان ) ونقيضه حينئذ هو ( اللا ماشي بالضرورة ) لأن نفيض الامكان هو الضرورة والانسان ليس من افراده وهكذا الكلام في سائر الأعراض المفارقة التي هي أعم من موضوعاتها فائتها إنما تكون أعم اذا أخذت بنحو الاطلاق أو الامكان وقد تقدم فيما حولناك عليه ما ينفعك هنا •

وثالثا : ان الكليات العامة الشاملة لأنواع الموجودات كالامكان العام والشىء والوجود المطلق مع كلي أخص منها كالانسان لا يكون تقيض ذلك الأخص أعم من تقائضها فاللا انسان لا يكون نقيضه أعم من نقيض اللاشىء إذ لو كان أعم لصديق قولنا : (كل لا شيء فهو لا انسان ) لأن مرجم العموم المطلق الى موجبة كلية وهذه الموجبة الكلية نضمها الى كبرى معلومة الصدق وهني (كل لا انسان فهو شيء ) لأن اللا انسان لا يخلو امًّا أن يكون واجبا أو ممكنا خاصاً أو ممتنعاً وكلها شيء لأن كل منها ماهية من الماهيات فيصير لدينا شكل أول ينتج (كل لا شيء شيء) • والحاصل ان كل لا شيء لا انسان وكل لا انسان اما واجب أو ممكن أو ممتنع فينتج من الشكل الأول كل لا شيء اما واجب أو ممكن أو منتنع ونضمه الى كبرى مسلئمة وهي كل واجب أو ممكن أو ممتنع فهو شيء ينتج من الشكل الاول كل لا شيء شيء وهذه النتيجة فاسدة لأنها اشتملت على اجتماع النقيضين وفسادها ائتما نشأ من كون نقيض الأخص أعم من نقيض الأعم ومن هذا الباب المغالطة المعروفة وهي كل ما ليس بممكن بالامكان العام فهو ليس بممكن بالامكان الخاص وكل ما ليس بممكن بالامكان الخاص فهو امنًا واجب أو ممتنع ينتج كل ما ليس بممكن بالامكان العام فهو واجب أو ممتنع ثم نضمه الى كبرى وهي كل واجب أو ممتنع فهو ممكن بالامكان العام ينتج كل ما ليس بممكن بالامكان العام فهو ممكن بالامكان العام • ـ وجوابه ـ سيجيء إن شاء الله في المغالطة السادسة والعشرين من باب المغالطات •

ورابعاً: اندَّ بين الكلي الشامل لسائر الموجودات كالشيء والممكن العام وتقيض ما هو أخص منه كاللا انسان عموم وخصوص مطلقاً والعموم في جانب الكلي لوجود مرجمه وهو الموجبة الكلية المطلقة العامة والمسالبة المجزئية الدائمة فائه يصدق (كل لا انسان شيء) وبعض الشيء ليس بلا انسان وهو الانسان تفسه فائه شيء ولا يصح سلب الانسانية عنه ومع

هذا فان؟ بين نفيضيهما وهو ( اللا شيء ) ( والانسان ) تباين كلي دون العموم والخصوص المطلق • ــ وجوابه ــ يعلم مما سبق في جواب الايراد الثاني على نقيضي المتساويين والايراد الأول في هذا المبحث • من أن (اللاشيء) إذا فرض له افراد كان بين ( اللا انسان ) و ( الشيء ) عموم من وجه لا عموم من مطلق لصدق اللا إنسان على أفراد اللاشيء وحينئذ فالقضية المذكورة وهي (كل لا إنسان شيء) تكون كاذبة وان لم يفرض ( للا شيء ) افراد لم تكن يينه وبين ( الانسان ) أحد النسب الأربعة لعدم وجود المصداق له لا ائه يكون بينهما تبايناً وقد عرفت انــًا المراد بقولهم : يكون بين النقيضين كذا من النسبة فيما لو كان بينهما تصادق • وقد استراح من هذا الايراد وأمثاله من خص البحث في المنطق بالكليات الموجودة لأنه مقدمة للحكمة ودوين لأجلها والحكمة إنما تبحث عن الأعيان الموجودة • ونقائض الكلبات العامة وغيرها من الكليات الفرضية كالانسان المتصف بالشجرية ليس منها ولذا لا تجد في مسائل الحكمة ولا في مباديها البحث في نقائض الامور العامة ولأن عموم قواعد المنطق بقدر الطاقة البشرية ولا طاقة لنا بادخال تلك الكليات الفرضية في قواعد المنطق لاختلاف أحكامها مع أحكام غيرها ولا تنصور ضابطا كليا بحممها ولأنه لا فائدة معتد بها تقصد بالبحث عنها ٠

وخامساً: ائه كلما صدق نقيض الأعم صدق نقيض الأخص وكلما صدق نقيض الأخص لا يجب أن يصدق نقيض الأعم تحقيقاً للعموم المطلق بينهما فينتج من الشكل الأول ما هو المحال وهو كلما صدق نقيض الأعم لا يجب أن يصدق نقيض الأعم • \_ وجوابه \_ سيجي إن شاء الله في المفالطة الثامنة من باب المغالطات •

## نقيض الاعم والاخص من وجه

( قالوا : ان بين نقيضي الأعم والاخص من وجه تباينا جزئياً ) • ويرد عليهم إيراد واحد •

هو: اندَّ النَّسب قد حصروها في الأربعة المذكورة ولم يكن منها التباين الجزئي • \_ . وجوابه \_ ما تقدم في جواب الايراد الثامن في مبحث النَّسب الأربعة •

### نقيض المتباينين

( قالوا : انهٔ بین نقیضی المتباینین تباین جزئیا ) ویرد علیهم ایرادات خمس ۰

أولا": ما أورد على نقيض الأعم والأخص من وجه وجوابه: الجواب و ثانيا: ان قائض الكليات العامة لأنواع الموجودات كاللاشي، واللا ممكن بالامكان العام واللا موجود اذا نسبت للكليات الخاصة الموجودة كالانسان ونحوه كان بينها تباينا كليا مع ان بين تقائضها عموما وخصوصا مطلقا لا تباينا جزئيا فان مثل اللاشي، والانسان بينهما تباين كلي مع الله بين تقيضيهما وهو الشي، واللا إنسان عموما وخصوصا من مطلق ضرورة ان (كل لا إنسان شي،) و (ليس كل شي، لا إنسان) فان الانسان شي، وهو ليس بلا إنسان ومن هذا الباب اللا ممكن العام مع المعدوم فان بينهما تباينا كليا لأن المعدوم ممكن بالامكان العام عدمه فنفي الممكن مباين له مع ان بين تقيضيهما وهو الممكن واللا معدوم عموما من مطلق النسول الممكن لسائر أفراد اللا معدوم و وجوابه ـ يعلم من جواب الايراد الرابع على نقيض الأعم والأخص
 من مطلق •

وثالثا: ان المفهومات العامة لسائر أنواع الموجودات كالشيء والممكن العام يكون بين نقائضها وهو اللا شيء واللا ممكن تباين كلي لعدم صدق أحدها على شيء مما صدق عليه الآخر لعدم وجودها مع ان بين نقائضها كالشيء والممكن في المثال المذكور تساويا • ــ وجوابه ــ يعلم من جواب الايراد الثال على نقيضي المتساويين •

ورابعاً: ان الكليات الممتنعة كشريك الباري وتقائض الكليات الموجودة كاللا إنسان بينها تباين كلي مع ائه بين نقائضها كاللا شريك الباري والانسان في المثال المذكور عموم من مطلق • ــ وجوابه ــ يعلم مما سبق في جواب الايراد الأول على نقيضي الاعم والأخص مطلقاً •

وخامساً: ان ت الكليات المتنعة كشريك الباري واجتماع النقيضين يكون بينها تباين كلي مع ان بين نقائضها كاللا شريك الباري واللا اجتماع النقيضين تساوياً • \_ وجوابه \_ يعلم مما سبق من جواب الايراد الثاني على نقيضى المتساويين •

## استدلالهم على النسب بين التقيضين

( لا زال المنطقيون يأخذون في استدلالهم على النسبة بين النقيضين القضية الشرطية المشهورة وهي اذا صدق أحد النقيضين بدون النقيض الآخر لصدق مع عين الآخر وهي ترجع الى ان ً ساب النقيض يستلزم صدق عينه ) • ويرد عليهم إيراد واحد •

هو انـًا هذهالشرطية ترجع الى دعوىالملازمة بين السالبة المعدولةالمحمول

وبين الموجبة لأن معناها انَّ أحد النقيضين اذا كان مسلوبًا عن الآخر فيثبت عينه للآخر فاذا صدق (بعض اللا إنسان ليس بلا ناطق) صدق بعض اللا انسان ناطق • ومن البديمي انَّ السالبة أعم من الموجبة لصدقها مع انتفاء الموضوع بخلاف الموجبة فائه لابد في صدقها من وجود الموضوع فيجوز أن يكون أحد النقيضين مسلوبا عن النقيض الآخر لكون هذا النقيض الآخر منتفيا في الخارج وحينند لا يثبت له عين الآخر لأن ثبوت شيء لشيء فرع ثبوت المثبت له وقد فرض اندً المثبت له منتف في المقام كما في صورة المفهومات العامة الثماملة لأنواع الموجودات كالشيء والممكن بالامكان العام فان بينهما تساوياً ويصدق سلب أحد تقيضيهما عن الآخر بأن يقال : ( بعض اللا ممكن العام ليس بلا شيء ) لكون ( اللا ممكن ) منتفياً في الخارج فتصدق السالبة لاتتفاء موضوعها ولا تصدق الموجبة أعنى : ( بعض اللا ممكن العام شيء ) لأن ( اللا ممكن ) غير موجود فلا يصح اثبات شيء له الى غير ذلك من نقائض المفهومات العامة كاللا موجود واللا متحصل واللا مشخص مما ليس لها أفراد في نفس الأمر لأن كل ما وجد في عالم الواقع لابد وأن يكون شيئًا وممكنًا ومشخصا ومحصلا وموجودا • إن قلت : انَ تَقيض الشيء سلبه كما تقدم في الايراد الأول على نقيض الأعم والأخص المطلق ( فاللا إنسان ) الذي هو تقيض الانسان بكون سلباً للانسان لأن النقيض هو المفهوم البعيد غاية البعد عن تقدضه وهو لا تكون إلا اذا كان سلبًا له لا مفهومًا محصلًا معاندًا له فاذا قلنا : (كل لا ناطق لا إنسان) معناه سلب الانسانية عن اللا ناطق وكذا قولنا : (كل لا حيوان لا إنسان ) معناه سلب الانسانية عن اللا حيوان • ومن المملوم انـُـ كذب السالبة إنما يكون بعدم تحقق السلب ولا مدخلية

لاتتفاء الموضوع أو وجوده في كذبها ففرض كذب (كل لا ناطق لا إنسان ) التي ثبت ائها سالبة لا موجبة لا يكون من جهة عدم وجود ( اللا ناطق ) لأن السالبة تصدق مع اتنفاء الموضوع وإنما يكون من جهة عدم تحقق السلب فيها بمعنى عدم ثبوت سلب الانسانية عن اللا ناطق ولازم عدم ثبوت سلب الانسانية هو ايجاب الانسانية وإلا ارتفع النقيضان فثبت المدعى وهو ائه لو لم يصدق أحد النقيضين مم النقيض الآخر لصدق عين الآخر فاذا فرض انه لم يصدق : (كل لا ممكن لا شيء ) فلابد أن يكون عدم صدقه ليس من جهة عدم تحقق ( اللا ممكن ) الذي هو الموضوع لما عرفت من انــًا عدم تحقق الموضوع في السالبة يوجب صدقها بل لابد وأن يكون من جهة عدم تحقق سلب الشيئية عن ( اللا ممكن ) ولازم عدم تحققه أن يثبت ايجاب الشيئية للا ممكن لاستحالة ارتفاع النقيضين • وإن شئت قلت : انَّ نقيض حمل أحد النقيضين على الآخر مثل قولنا: ( اللا ناطق لا إنسان ) هو حمل عينه عليه أعنى قولنا : ( اللا ناطق إنسان ) لأن نقيض السلب هو الايجاب وليس نفيضه سلب النقيض أعنى قولنا : ( اللا ناطق ليس بلا إنسان ) لأن نقيض السلب هو الايجاب لا سلب السلب • قلنا : انَّ نقيض المفرد ليس هو سلب المفرد بل عدله المشتمل على رفعه فاندً المفردات هي المفهومات الملحوظة بدون ربط لها بالغير ونقائضها هو رفعها الغير الملحوظ مع الغير ولذا يصح الحكم على نقائضها فلو كانت نقائضها هو سلبها عن الغير لما صح الحكم عليه وأخذه موضوعًا • والحاصل انَّ تقائض المفردات مفاهيم محصلة ويكون حمل بعضها على بعض قضية موجبة لا سالبة كيف ونقيض كل شيء رفعه فلو كانت قضية سالبة لما كان ذلك رفعا للمفرد بل رفعا للربط

بين الشيئين كما هو التحقيق في السالبة . إن قلت : لو كانت نقائض المفردات مفاهيم محصلة لزم ارتفاع النقيضين فيما لو كان الموضوع منتفيا فزيد اذا كان غير موجود يكون الكاتب واللا كاتب مرتفعين عنه مع انءً النقيضين لا يرتفعان ، قلت : هذا في تناقض القضايا صحيح امًا في تناقض المفردات فائتما لا يجوز ارتفاعهما في الموضوع الموجود ولذا صح أن يقال : انَّ الماهية من حيث هي ليست إلا هي يرتفع في مرتبتها النقيضان • فتلخص من ذلك كله اند قولنا : ( اللا ناطق لا انسان ) ايس معناه سلب الانسان عن (اللا ناطق) بل هو اثبات مفهوم اللا انسان للناطق وحينئذ فيكون تقيضه قولنا : ( بعض اللا ناطق ليس بلا إنسان ) لأن نقيض الايجاب السلب ، إن قلت : اندً السالبة المعدولة المحمول تكون ملازمة للموجبة المحصلة المحمول فقولنا: ( بعض اللا ناطق ليس بلا إنسان ) ملازم لقولنا : ( بعض اللا ناطق إنسان لما تقرر من انَّ نفي النفي إثبات • قلنا : نفي النفي وسلب السلب إنما يكون سلبًا لربط السلب ولذا لا يعتبر فيه وجود الموضوع • والاثبات والايجاب إنما يكون اثباتا وايجابا للربط ولذا اعتبر فيه وجود الموضوع وما اشتهر من ( ان عنى اننفى اثبات ) فالمراد به أنه يلزمه الاثبات لا أن مدلوله الاثبات وهو إنما يلزمه ذلك فيما لو كان الموضوع موجودًا دون ما اذا كان ممدومًا • ( والذي يمكن أن يقال في الجواب عن هذا الايراد ) هو : انــُـ لازم الشرطية المذكورة هو فرض وجود الموضوع في القضية السالبة المشتملة على سلب أحد النقيضين عن الآخر إذ لولا الغرض المذكور لما كان المقدم فيها ( اذا صدق ٠٠٠ الخ ) بل كان اللازم أن يقال : اذا لم يصدق أحد النقيضين على الإخر واذا فرض في السالبة المذكورة وجود الموضوع كانت الشرطية صادقة

لأن تغي النغي عن أمر موجود يكون اثباتا للمنغي لذلك الموجود هذا بناء على مسلك القوم • وإلا فالتحقيق ان مرادهم ان الفرد الذي يحمل عليه اللا إنسان يحمل عليه اللا إنسان يحمل عليه اللا إنسان يحمل عليه اللا ناطق وإلا لحمل عليه الناطق لاستحالة ارتفاع النقيضين عن ذلك الفرد المفروض الوجود • فالموضوع عندهم مفروض الوجود ولو تقديرا ومرادهم انطباق المفردات لا صدق القضايا وإنما يلزم الاشكال لو اريد صدق القضايا دون انطباق المفردات ففي اللا شيء اذا فرض فرد ينطبق عليه في حد ذاته كان فردا للا ممكن وإلا لكان فردا للممكن لاستحالة ارتفاع النقيضين عما فرض وجوده وتحققه في حد ذاته فيلزم وجود المكن بدون مساويه وهو (الشيء) في الفرد المفروض المذكور وهو خلف •

# الكليات الخمسة جنسية الكلى لــا تحته

( زعموا ان الكلي جنس تحته أنواع خمسة : الجنس ، والنوع والفصل، والخاصة ، والعرض العام ، لأنه مأخوذ في مفاهيمها وداخل في قوامها وتمام الذاتي المشترك بينها ) ، ويرد عليهم ايرادان .

أولا": أتته يلزم أن يكون الكلي أعم مطلقا من الجنس وأخص مطلقا منه امتا الأول أعني اندً الكلي أعم من الجنس مطلقا فلانه جنس للجنس وجنس الشيء أعم منه مطلقا ولأن الكلي مأخوذ في تعريف الجنس وتعريف غيره من النوع وباقي الكليات الخمسة وامتا الثاني اعني كون الكلي اخص من الجنس مطلقا فلاتصاف الكلي بعنوان الجنس ويصدق الجنس عليه كصدقه على الحيوان والجسم والشجر فكما اند هذه الثلاثة أخص من مطلق الجنس كذلك الكلي فلزم من جنسية الكلي لما تحته أن يكون أعم من الجنس

مطلقا وأخص منه مطلقا وهو محال لاجتماع المتنافيين وهي الأعمية المطلقة والأخصية المطلقة من شيء واحد وهو الجنس • ودعوى انــ الكلي ليس بجنس لما تحته من الكليات الخمسة • فاسدة لأن الحقائق الاعتبارية والانتزاعية كالحقائق المتأصلة لها أجناس وفصول فما اعتبر وما انتزع إن كان له جزء يحمل عليه يكون تمام المشترك بينه وبين غيره كان جنساً له • وإن كان له جزء يحمل عليه مختصا به كان فصلاً له ولا شك ان الكلمة مأخوذة في هذه المعاني الخمسة . وقد أصر الشيخ على كون تعاريفها حدودًا بدعوى أن هذه المعانى قد حصلها المنطقيون ووضعوا الألفاظ بأزائها فلابد وآن يكون الكلى جنسًا لها لأنه تمام الذاتي المحمول عليها المشترك بينها . ودعوى ان أعمية الكلى من الجنس باعتبار الذات لأن الجنس مأخوذ في ذاته الكلية وهي داخلة في قوامه لكونها جنس الجنس وجنس الشيء مقويم له وأخصية الكلي من الجنس باعتبار عروض الجنسية عليه فانة الجنسية ليست مقويمة للكلى ولا داخلة في قوامه وإنما هي عارضة عليه إذ لو كانت داخلة في قوامه لما وجد الكلى بدون الجنسية مع ائه يوجد بدونها كما في الخاصة والعرض العام وحيث كانت أعمية الكلى باعتبار الذات وأخصيته باعتبار عروض الجنسية عليه فقد ارتفمت المنافاة بين الأعمية والأخصية في الكلى حيث لا إمتناع فيكون الشيء أعم من شيء آخر باعتبار ذاته وأخص باعتبار عروضه عليه لأن الأحكام تختلف باختلاف الاعتبارات وقد اشتهر فيما بينهم أنه لولا الاعتبارات لبطلت الحكمة • فاسدة لأن مجرد اختلاف الاعتبار لا يوجب رفع التنافي مع كون نسبة العموم والخصوص المطلقة لشيء واحد فانء لازم العموم ان يوجه الكلي بدون الجنس ولازم الخصوص أن يمتنع وجود الكلي بدون الجنس

سواء كان اتصاف الكلي بالأعمية والأخصية المطلقتين من الجنس باعتبار واحد أو باعتبارين ٠ ـ وجوابه ـ ان يقال : إن المقدمة الثانية من الايراد أعني (كون الكلي أخص من الجنس مطلقا) باطلة إذ مرجع الحصوص المطلق ليس بموجود بينهما فائه لا يصدق كل كلي جنس فانة النوع ليس بجنس ومجرد الاتصاف بالجنسية لا يوجب الأخصية منها فائة الأعم يتصف بالأخص كالحيوان فائه يتصف بالضاحكية والناطقية مع ائهما أخص منه فلنا أن نلتزم بأن الجنسية أخص من الكلية وهي متصفة بها بل التحقيق كما تقدم في الايراد الماشر في النسب الأربع انة الممقولات الثانوية وإن اتصف بها لابها ترض لنفس الطبيعة في حد ذاتها في الذهن والنسب إنها تتصور بين الكليات بحسب أفرادها ومصاديقها و

وثانيا: ان الكلي لا يعقل أن يتصف بالجنسية إذ لازم عروض الجنسية عليه أن يعرض الشيء على نفسه حيث ان الجنسية من أجزائها الكلية فلو عرضت على الكلي لكان عروضها بأجزائها جميعها عليه وإلا لما كانت عارضة عليه فلازم عروض الجنسية على الكلي عروض الكلي على الكلي وهو باطل لأن عروض شيء على شيء لازمه صحة سلبه عن ذاته فيلزم صحة سلب الشيء عن نفسه • وجوابه ان للشيء مفهوم وذات والأول هو الصورة الذهنية والثاني هو ذاته الواقعية المرتبة عليها آثاره النفس الأمرية • والجنسية إنما تعرض لمفاهيم الأشياء لا لذواتها ألا ترى ان مفهوم الحيوان أو الجوهر أو الحجر جنس لا ذواتها النفس الأمرية • والكلي كذلك أي إنما تعرض الجنسية له على حد سائر الإشياء أعني لمفهومه حيث ان مفهومه هو الجنس

للانواع الخسسة لا انتها تعرض لذاته الواقعية ألا ترى ان كلية الانسان أو غيرها لا تعرضها الجنسية ، ولا شك ان مفهوم الشيء قد تعرض له ذاته إذا كان يترتب عليه آثار ذاته ولذا كان مفهوم الكلي تعرض عليه الكلية لأن آثارها وهي الصدق على كثيرين موجودة فيه وهكذا مفهوم العلم يعرض عليه العلم لأن آثاره موجودة فيه وهكذا مفهوم المفهوم يعرض عليه المفهوم لأن آثاره موجودة فيه فمفاهيم الأشياء تمرض عليها ذات الأشياء اذا كانت آثار الذات موجودة فيها وحينئذ فتحمل الأشياء على تلك المفاهيم بالحمل الشايع بخلاف مثل مفهوم الانسان فائه لا تعرض له الانسانية لأن آثار الانسان ليست موجودة فيه ولذا لا تحمل الانسانية بالحمل الشايع عليه واذا حملت عليه فائتما تحمل بالحمل الأولى بل الشيء قد يعرض على مفهوم نقيضه اذا كانت آثاره موجودة في نقيضه فان الكلية تعرض على مفهوم اللاكلية والمفهوم يعرض على مفهوم اللا مفهوم والمعلوم يعرض على مفهوم اللا معلوم لوجود آثارها في مفاهيم نقائضها فتحمل على نقائضها بالحمل الشائم وعليه فلا مانع من عروض الجنسبة لمفهوم الكلى وحملها عليه بالحمل الشائع لوجود آثار الجنسية فيه وهي مقوايته على كثيرين مختلفين بالحقائق فی جواب ما هو

# البرهان على حصر الكليات في خمسة

(استدلوا على حصر الكليات في الخمسة المذكورة بالاستقراء حيث اندًا الكلي اذا التتبع لا يراها أكثر من هذه الحمسة المذكورة وبالعقل حيث اندًا الكلي اذا نسب الى افراده المحققة في نفس الأمر اماً أن يكون عين ماهية تلك الأفراد بعيث لا تزيد الأفراد عليه إلا بالعوارض المشخصة فهو النوع أو جزء ماهيتها

فان كان تمام المشترك بين ملهيتها وبين ماهية مباينة لها فهو الجنس وإلا فهو الفصل أو خارجًا عنها ويقال له العرض فامًا ان يختص بأفراد ماهية واحدة أو لا والأول هو الخاصة والثاني هو العرض العام ) • ويرد عليهم ثلاثة وعشرون ايرادًا •

أولاً : ان الاستقراء التام غير حاصل بل غير مقدور لنا والناقص لا يفيد اليقين

وثانيا : اند الحصر ممنوع لأن الكليات المركبة كالانسان الضاحك أو الحيوان الضاحك أو الجوهر الناطق اذا لوحظ مجموعها فاته كلي من الكليات مع ائه ليس بداخل تحت قسم من أقسامها المذكورة لأنه ليس بجنس ولا فصل ولا نوع ولا عرض عام ولا خاص ٥ ــ وجوابه ــ اند محط بحثهم وتقسيمهم وحصرهم للكليات ذات المفهوم الواحد أعني التي لها صورة في الذهن واحدة وإن كان التعبير عنها بعركب ولخذا كان المحد التام عندهم ليس من النوع فاند الحاصل في الذهن من النوع صورة واحدة إجمالية والذي يحصل من الحد صورتان يكونان تفصيلا التلك الصورة الاجمالية ولكن هذا الجواب ينافيه تمثيلهم للجنس بالجسم النامي وتقسيمهم المخاصة الى مفردة ومركبة وتمثيلهم للثاني بالطائر الولود و إلا أن يلتزم بأنه من السامح أو جهلا بحقيقة الحال من بعضهم ه

وثالثا: ان الحصر ممنوع لأن الثىء والموجود ليسا من الذاتيات الثلاثة بالنسبة الى افرادهما كما هو واضح ولا من الاعراض لها لأن معروضها إن كان شيئا وموجودا لزم عروض الشىء لنفسه وإن كان ليس بشىء ولا بموجود لزم اجتماع النقيضين • ـ وجوابه ـ انتهما عارضان لأفرادهما

وما ذكره الخصم لو تم لزم أن لا يعرض كل شىء لشىء آخر ، مع ائهما يعرضان للماهية في حد ذاتها المسماة باللا بشرط المقسمي كما قرر في محله فراجع كتب الحكمة .

ورابعاً: انه الحصر ممنوع فانه الصنف كالرومي والتركي والزنجي خارج عن هذا الحصر لوضوح عدم دخوله في واحد من هذه الأقسام الخمسة • ـــ وجوابه ـــ الله داخل في الخاصة إن اعتبر بالنسبة الى الأفراد التي يختص بها وإن اعتبر بالنسبة الى الأفراد التي لا يختص بها كان عرضاً عاماً •

وخامساً: ان الحصر ممنوع فان الكليات الممتنعة كثريك الباري أو التي تعتها فرد واحد كالشمس أو كانت معدومة الأفراد كالعنقاء خارجة عن هذا الحصر لأنها ليست لها أفراد بحسب نفس الأمر لكونها معدومة وجوابه \_ ان مرادهم بالأفراد هي الأفراد التي تكون للكليات في حد ذاتها لو خاليت وطبعها بحيث لو وجدت في الخارج كانت تلك الأفراد هي الموجودة و وبعضهم أجاب: ان المقصود الأصلي لما كان معرفة أحوال الموجودات إذ لا كمال في معرفة المعدومات خصوا البحث بها و لكنه ينافيه عموم قواعد الفن و

وسادساً: اندَّ الحصر ممنوع فاندَّ الكلي بالنسبة الى مباينه غير داخل في الاقسام المذكورة الخمسة • \_ وجوابه \_ اندَّ القسمة إنما كانت للكلي بالنسبة الى أفراده •

وسابعاً: ان الحصر ممنوع فان الماهية اذا كانت عامة لجميع الأشياء المحققة والمقدارة الخارجية والذهنية كالشيئية فالأعراض المختصة بها ليست بعرض عام لعدم شمولها لماهية آخرى ولا خاصة لعدم التمييز لها عن غيرها تمييزا عرضيا • \_ وجوابه \_ ائها تكون خاصة لأنها تميز الماهية المذكورة تمييزا عرضيا عن سائر المفهومات بحسب ذاتها وإن لم تكن مميزة لها بحسب وجودها ومصداقها •

وثامناً: اند الحصر ممنوع لأن الماهية اذا أخذت معراة عن كل شيء ولوحظت في حد ذاتها فائها لا تتصف بأحد هذه الأقسام الخسسة لأن الماهية من حيث هي ليست إلا هي ٥ - وجوابه - إنا لو سلمنا عدم إتصافها في الواقع في هذه الحال فنقول: اند الكلي إنما كان منحصرا في تلك الأقسام الخمسة اذا لوحظ بالنسبة الى أفراده لا اذا لوحظ في حد ذاته مجردا عن كل شيء ٥٠

وتاسعا : انه الحصر معنوع إذ يجوز أن تكون الأجزاء المستركة بين الماهية والنوع المباين لا تقف عند حد بمعنى اتها لا تتناهى كما في إنسام المقادير الى غير النهاية وحينئذ فليس بعض هذه الأجزاء مختصا لاشتراكه بين الماهية والمباين ولا بعضا من تمام المشترك لعدم وجود تمام المشترك بين الماهية والمباين تكون تلك الأجزاء أجزاء له ٥ ــ وجوابه ــ انه هذا الحصر مبني على تناهي أجزاء الماهية وإلا لما أمكن ادراكها بالكنه على وجه التفصيل مضافا الى انء برهان التضايف يدل على امتناع تركب الماهية من الأجزاء التي لا تتناهى حتى لو كانت أجزاء " ذهنية وهكذا برهان التطبيق يدل على ذلك بناء على انه الأجزاء الذهنية عبن الأجزاء الخارجية والغرق بينها بالاعتبار ٠

وعاشراً : ان الحصر ممنوع لجواز أن يكون بين الماهية والنوع المباين أجزاء مفردة لا يكون المركب منها له وحدة حقيقية حتى يكون جنسا وعليه فهذه الأجزاء لا تكون فصولاً لأنه لا جنس لها وما لا جنس له لا فصل له وهكذا ليست بأجناس لأن كل واحد منها ليس بتمام المشترك و وجوابه سانة هذا الفرض محال لأن كلامنا في الماهيات التي لها وحدة حقيقية والماهية المركبة من الأجزاء المفردة لا وحذة حقيقية لها ه

وحادي عشر: اند الحصر ممنوع لأن الماهية اذا تركبت من أمرين متساويين لم يكن كل منهما بفصل لأن ما لا جنس له لا فصل له ولا بنوع لأنه ليس بتمام المشترك بين الماهية وغيرها ولا بمرض لأنه جزء الحقيقة • \_ وجوابه \_ ان هذا الحصر مبني على عدم تركب الماهية من أمرين متساويين ولو سلمناه إلتزمنا بأن كل واحد منهما فصلا ولا نسلم ان كل ما لا جنس له لا فصل له •

وثاني عشر: ان الحصر ممنوع لاحتمال كون جزء الماهية عرضا لماهية الحرى أو جزء من ماهية أخرى غير محمول عليها بأن كان من الأجزاء الخارجية لها أو تمام حقيقة اخرى بأن يكون نوعا لها فحينئذ جزء هذه الماهية لا يكون داخلا تحت واحد من هذه الأقسام الخمسة فائه ليس بفصل لأنه لم يكن مميزا لها وليس من باقي الأقسام كما هو واضح • وجوابه الله على تقدير صحة هذه الاحتمالات فيكون الجزء المذكور بالنسبة الى الماهية التي هو جزؤها فصلا مميزا لها عما عداها لكون في ما عداها لم يكن هو جزءا محمولا ولا يكون جنسا لأن الجنس هو الجزء المحمول على الماهيات التي يكون تمام المشترك بينها ٠

وثالث عشر : اندَّ نسبة الفصل الى الجنس نسبة الخاصة الى معروضها كما سيجىء إن شاء الله مع المها ليست بنسبة الى أفراده لكون الجنس أعم من الفصل وليس بفرد له • ويقوى الاشكال على من عبرً في الحصر المذكور بقوله : ( بالنسبة الى ما تحته ) فائة الجنس ليس تحت الفصل حيث اته ليس بأخص منه • ــ وجوابه ــ ان المراد بالتحتية والفردية كونه من مصاديقه وائه يحمل عليه ولا شك ان الجنس من مصاديق الفصل والفصل يحمل عليه ألا ترى ان الأعم من وجه يكون من أفراد الأعم الآخر ومما يندرج تحته بهذا المهنى •

ورابع عشر: اته يجوز أن يكون جزء وليس بتمام المشترك أصلاً مع اته ليس بفصل كجنس الفصل • ــ وجوابه ــ اندَّ الفصل أمر بسيط لا يعقل أن يكون له جنس كما سيجيء إن شاء الله تعالى •

وخامس عشر: انة الفصل تمام المشترك بين ماهيته وبين النوع فانة الناطق تمام المشترك بين الانسان وبين ماهية النطق فكيف يجعل في الحصر المذكور عبارة عما لا يكون تمام المشترك وجوابه وائه لم يكن بتمام المشترك بين مأهية وماهية مباينة كما هو المذكور في الحصر فان ماهية الفصل غير مباينة لنوعه م

وسادس عشر: اندَّ ألفصل تمام المشترك بين نوعه وبين الجنس فاندَّ الناطقية تمام المشترك بين الانسانية وعارضة على الحيوانية لما سيجي، إن شاء الله من اندَّ الفصل عارض على الجنس فكيف في الحصر المذكور يجمل الفصل عبارة عما لا يكون تمام المشترك ، وجوابه عين الجواب عن الايراد الخامس عشر ،

وسابع عشر: اندَّ النوع تمام المُشترك بين صنفين منه وهما ماهيتان متباينتان فاندَّ الانسانية تمام المُشترك بين الزنجي والتركي وهما ماهيتان متباينتان وهكذا يكون تمام المُشترك بين ماهيته المطلقة والمقيدة فاندُ الانسانية تمام المشترك بين مطلق الانسان والانسان الكاتب • ــ وجوابه ــ اثه ليس بجزء من ماهيتهما كان تمام المشترك بينهما بل هو عين ماهيتهما • والحصر إنما حكم فيه بالجنسية على الجزء الذي هو تمام المشترك مضافا الى اثه هذه ماهيات اعتبارية والكلام في الماهيات ذات الوحدة الحقيقية مضافا الى انة الثانى ليس بماهية مباينة •

وثامن عشر: الله يجوز أن يكون الكلي جزءا لماهية وعارضا لجميع ما عداها كالشيئية لو كانت جزءا لماهية وحينند في فصل مع اللها تمام المشترك بين الماهية التي هي جزؤها وما عداها • وجوابه واتها لم تكن تمام الذاتي المشترك فائها حسب الفرض كانت عارضة على ما عداها والأولى إرجاع هذا الايراد الى الايراد الثاني عشر والجواب الجواب •

وتاسع عشر: الله يجوز أن يكون جزء الماهية ليس بتمام المسترك مع الله ليس بفصل كما لو كان للماهية تمام مشترك بينها وبين نوع آخر ولها أيضا تمام مشترك آخر بينها وبين نوع آخر ويكون لها جزء موجود هو جزء لتمام المشترك الأول ولتمام المشترك الثاني فانهذا الجزء ليس بغمل لجنس لائه جزء لتمامي مشترك لا لتمام مشترك واحد فمثلا لو فرض اند للانسان والقرس تمام مشترك هو الحيوان ولنفس الانسان والشجر تمام مشترك آخر وهو الجسم النامي المنتصب القامة فان النامي هو جزء للحيوان وللجسم النامي المنتصب القامة وهما جنسان للانسان وليس بفصل لواحد منهما لأنه لا يميزه عما عداء ٥ سـ وجوابه سـ هذا مبني على امكان وجود جنسين في مرتبة واحدة وسيجيء إن شاء الله عدم امكانه ولو سلمنا فلنا أن تقول: ان

النامي إن كان تمام المشترك بين الجنسين المذكورين فهو جنس لهما وإن كان بعض من تمام المشترك بينهما فهو فصل له .

وعشرين: اته لا وجه لملاحظتهم الكلي بالنسبة لأفراده النفس الأمرية دون الأفراد الغرضية مع الله عندفا من الكليات ما لا يكون لها إلا أفراد فرضية كاللا شيء واللا ممكن • ب وجوابه ب ان الكليات بالنسبة الى افراده افرادها الفرضية لا يجري فيها الحصر المذكور فان الأنسان بالنسبة الى أفراده التي يُقرض النها ليسنت بخيوان ليس بواحد من الكليات الخمس كائه لما استحال تحققها جاز أن يستازم محالا وهو أن لا يكون بالنسبة اليها كليا من الكليات الخمس • مع ائه يجوز أن يفرضه المقل بالنسبة الى كل طائفة من افراده عينها أو جزئها أو خارجا عنها وعليه فيصدق الكليات العمس على كلي واحد بالنسبة الى شيء واحد • نعم الخعر يجري في الكليات بالنسبة الى أفرادها الفرضية بالمنى المتقدم في جواب الايراد الخامس وهو بهذا المعنى يشمل حتى الكليات الفرضية كاللا شيء واللا ممكن واللا موجود •

وواحداً وعشرين: انة النوع ليس بعين حقيقة ما تحته من الأفراد لأن الفرد عبارة عن الماهية المقيدة بالتشخص على نحو يكون القيد والتقيد داخلين فيه فيكون النوع جزءا من حقيقة الأفراد لا أنه عينها • ب وجوابه ب انة المقيد مع قيده الذي هو التشخص يتصور على أنحاء أربعة: الأول ب ما يكون المقيد والقيد خارجين عن الذات وسيمتهما سيمة العارض بالنسبة الى معروضه وهذا هو الشخص لأن المصخص هو الماهية العارضة للتشخص على ما هو التحقيق عند أرباب الحكمة • الثاني ؛ ما يكونان داخلين في الذات وهو الفرد • الثالث : ما يكونان داخلين ولم يجعل بأزائه

إسم ، وقد حكي عن بعض تسميته بالشخص ، الرابع : ما يكون القيد خارجا والتقيد داخلاً وهو المسمى بالحصة فعلى هذا يكون النوع عين حقيقة الأشخاص لا الأفراد واذا أطلق الإفراد في هذا الباب فائما يراد بها الأشخاص ، وما أجيب من ان المراد بالمينية هو الاتحاد في الوجود الخارجي فان النوع متحد مع الأفراد في الوجود الخارجي ، ففاسد لأن الجنس والفصل كذلك فالمينية بهذا المعنى لا تختص بالنوع ،

وثانيا وعشرين : انَّ الكلى الواحد قد يكون نوعا وفصلاً وعارضا كالناطق فائه بالنسبة الى حصصه الخارجية أعنى النطق الموجود في الخارج يكون عين حقيقتها فهو نوع بالنسبة اليها وبالنسبة الى الانسان فهو فصل له لأنه جزء حقيقته المميز له عما عداه وبالنسبة للحيوان خاصة لأنه عارض على حقيقته ومختص بها فيلزم تداخل الأقسام وقد قيل : اند الحساس فصل للحيوان وجنس للسمع والبصر ونوع لحصصه وعرض عام للضاحك وخاصة للجسم • \_ وجوابه \_ ائه لا مانع من التداخل اذا اختلفت الاعتبارات وتغايرت اللحاظات ولا يكون التداخل عيبا فيها • كيف والقسمة هنا اعتبارية لكونها كانت للكلى بالنسبة الى أشخاصه لا بالنسبة الى نفس ذاته نظير قسمة الكلى الى الأعم والأخص والمساوي والمباين فاند الكلى الواحـــد قد يتصف بسائر هذه الأقسام لكنه باعتبارات مختلفة ولحاظات متعددة لكونها كانت بالنسبة الى الغير وهو الكلى الآخر وعليه فتكون القسمة هنا مانعة خلوم. وثالثا وعشرين: اتَّهم إن أرادوا حصر أقسام الكلي الأولية فهي منحصرة في ثلاثة لأنه امنًا أن يكون عين ماهية ما تحته من الأفراد وامنًا أن يكون جزءًا منها وامًّا أن يكون خارجًا عنها وإن أرادوا حصر أقسام الكلي مطلقًا

فهي تسعة لانفسام كل من الجنس والفصل الى القريب والبعيد وانفسام الخاصة والعرض العام الى اللازم والمفارق بل الى أكثر من ذلك • وجوابه ــ ان مرادهم إنحصار أقسام الكلي الأولية المحصلة والثلاثة المذكورة ليست بمحصلة لأن الجزء والخارج مبهمان وأقسام الجنس والفصل والخاصــة والعرض العام أقسام ثانوية •

# تسامعهم في تمثيلهم تلكليات

(قد اشتهر فيما بينهم التمثيل للكليات الخمسة للنوع بالانسانيسة وللجنس بالحيوانية وللفصل بالناطقية وللعرض العام بفردية الثلاثة وللخاصة بالضحك والسواد) و ورد عليهم ان هذه الكليات لا تقال ولا تحمل على ما هي نوع أو جنس أو خاصة أو عرض عام له وقد أخذوا في تعريف الكليات الخمس الحمل فالأصح أن يمثلوا بالانسان والحيوان والناطق والفرد والضاحك والاسود حتى تكون قابلة للحمل لكنهم تسامحوا فذكروا مبدأ المحمول لأنه أصرح في الدلالة على طبيعة المحمول ونحن في هذه المباحث قد جاريناهم في ذلك محافظة على أداء المقصود بأساليبهم فائه أقرب الى ذهنية الطالب في مقام البحث •

## السؤال بما هو

( زعموا اندً ( ما هو ) سؤال عن تمام الحقيقة فان اقتصر في السؤال على ذكر أمر واحد كان السؤال عن تمام الماهية المختصة به فيقع النوع في الجواب إن كان المذكور أمراً شخصياً والحد التام إن كان المذكور حقيقة كلية وإن ذكر في السؤال أمور متعددة كان السؤال عن تمام الماهية المشتركة فان كانت متحدة وقع الجواب النوع أيضاً وإن كانت مختلفة وقع الجنس ) •

ويرد عليهم ثمانية ايرادات •

أولاً : انته لا يصح تخصيص ما هو بالسؤال عن تمام الحقيقة مع انه ما هو يستعمل لشرح الاسم فيقع الجواب : العرض وغيره من سائر الميزات بل التعاريف اللفظية أيضا •

وثانيا: ان النوع مثل الحد التام في كونه تمام حقيقة ما تحته فأي وجه لتخصيص النوع بالوقوع في جواب ما هو عند السؤال عن الشخص الواحد ؟ مع ان الحد التام مثل النوع في كونه تمام حقيقته أيضا و ودعوى وجود النرق بين الحد التام والنوع بالتفصيل والاجمال ولاحاجة الى التفصيل مع كفاية الاجمال و مدفوعة بأن هذا تابع لرغبة المجيب ومقتضيات الأحوال فقد يكون من البلاغة الاجابة بالتفصيل و كيف وهو ألذ لطالب المرفة وانكشاف الواقم لزيادة المصيرة به و

وثالثا : اذا جمع في السؤال بين امور متعددة لماذا كان السؤال عن تمام الماهية المشتركة دون ماهية كل واحد منها بخصوصه .

ورابعاً: ان الصنف ينبغي أن يقع في جواب ما هو الأنه دال على النوع و والجواب عن الجميع: ان ذلك مجرد اصطلاح من المنطقيين أو يقال: ان ما هو كناية عن السؤال عن تمام العقيقة المشتركة عند تمدد المسؤول عنه أو المختصة تفصيلا عند وحدة المسؤول عنه الكلي واجمالا عند وحدة المسؤول عنه الشخصي ولذا قسموا (ما) الاستفهامية الى شارحة وهي ما يطلب بها شرح الاسم و وما العقيقية وهي التي يطلب بها معرفة العقيقية وهي التي يطلب بها معرفة العقيقية الله الاستفهام و

وخامساً : انه ما هو اذا كان السؤال بها عن تمام الحقيقة فاذا سئل عن

الشخص الواحد كان اللازم ان يقع في الجواب النوع مع التشخص لأن تمام حقيقة الشخص هو ذلك و \_وجوابه \_ ان حقيقته هو النوع فقط والتشخص عارض عليه ولذا لو تبدل تشخصه لا تتبدل ذاته وحقيقته بخلاف ما اذا تبدل نوعه .

وسادسا : ائه بالسؤال بما هو عن الله عز اسمه لا يجاب بالنوع ولا بالحد النام وإلا لزم تركبه من الماهية والتشخص فلابد أن يقع الجواب غيرهما فلا تمم الكلية المذكورة • \_ وجوابه \_ اندًما ذكر يقتضي أن لا يصح السؤال عنه بما هو لا ائه يسئل بما هو عنه فيقم الجواب غيرهما •

وسابعا : ان قصل الجنس يدل بالالتزام على الحقيقة المشتركة أعني الجنس و وفصل النوع يدل بالالتزام على الماهية المختصة أعني النوع لأن الفصل يستحيل وجوده بدون ما هو فصل له فينبغي أن يقع الفصل في جواب ما هو و سوجوابه سان الفصل لا يدل بالالتزام على الحقيقة وإن كانت لازمة له خارجا لأن مناط الدلالة الالتزامية هو اللزوم الذهني ولا لزوم ذهني بينهما وإلا لكان التعريف بالفصل فقط حدا تاما و

وثامناً: ان النوع لو كان يقع في جواب ما هو اذا كان المسؤول عنه هو الشخص لزم أن يكون الجزئي مكتسباً • ــ وجوابه ــ إنما تكتسب حقيقته وهي كلية لا ذاته وشخصه •

## السؤال باي شيء

( ويتلخص كلامهم في جواب ( أي ) ائه يطلب بها ما يميز المسؤول عنه في الجملة عما يشاركه فيما اضيفت اليه أي فاذا اضيفت الى الشيء طلب ما يميّزه عن المشاركات في الشيئية فيقع الجواب بالفصول أو الخواص واذا قَيَّدُ فِي ذَاتُهُ أُو فِي جَوهُرهُ بَانَ فَيلَ : ﴿ أَي شَيْءَ هُو فِي ذَاتُهُ ﴾ وقعت الفصول فقط سواء كانت قريبة أو بُعيدة واذا قيَّد في عرضه بأن قيل : ( أي شيء هو في عرضه ) وقعت الخواس فقط وإذا اضيفت الى جنس بعيها أو قريب كان الأمر كدلك بمعنى يطلب المبيزات له عن المشاركات في ذلك الجنس وتقع الفصول أو الخواص واذا قيد في ذاته وجوهره كأن قيل : ( أي حيوان هو في ذاته ) وقعت الفصول فقط وإذا قيَّد في عرضه كان قبل : ( أي حيوان حمو في عرضه ) وقعت الخواص فقط ولا يقع العرض العام في جواب أي عندهم ثمم بمضهم ذكر أنه يقع في جواب كيف هو ) • ويرد عليهم ايرادان • أولاً : انَّ الحد التام والنوع لماذًا لم يقما في جواب أي شيء هو في ذاته مم ائتهما يحصل بهما التمييز الذاني فالفصل • ودعوى أنَّ الجنس لا يقم به التمييز فلا وجه لذكره الضمني في النوع ولا التفصيلي في الحد التام • مدفوعة بأنَّه لا إشكال في حصول زيادة الايضاح به أو غرض عقلائي آخر يكون مصححاً لذكره والذي ينفع الغصم اثبان وجود المانع من ذكره لا عدم المقتضى له ، على ائه قد يقع به التمييز أيضا كالفصل البعيد فائه اذِا سئل عن الانسان بأنه أي جسم هو في ذاته وذكر في جوابه : الحيوان فقد ميئزه في الجملة • إن قلت : اندَّ الجنس باعتبار الله مشترك بين الطبايم لا يكون مميزا . قلنا : نعم بهذا الإعتبار لا يكون مميزا بعضها عن البعض المشارك له فيه وهذا لا ينافي أن يكون مميزا لها عما لم يشاركه فيه باعتبار اختصاصه به بالاضافة اليه فالحيوان باعتبار الفرس والانسان لا يميز بعضها عن بعض لكن باعتبار الشجر والحجر يميز الانسان عنها واذا وقع في جواب أي شيء إنما يقع بالاعتبار الثاني • ودعوى إنا لا نسأل عن الفصل إلا بعد أن

نعلم انَّ للثيء المسؤول عنه جنسا فيكون ذكر الجنس لغوا . مدفوعة بأنا لا نسلم ذلك حيث لا دليل على المنع عن السؤال بأي شيء اذا لم يعلم الجنس مضافًا الى اتَّه لا يتم على القول بتركب الماهية من أمرين متساويين مضافًا الى ائه قد يكون المعلوم الجنس العالى دون السافل فيصح الجواب بالسافل • إِنْ قَلْتَ : إِذَا عَلَمُ الْجَنْسُ الْعَالَى فَلَا يُصِحَ وَقُوعُ الْجِنْسُ السَّافَلِ لَأَنَّ السَّافَلِ عبارة عن العالى وباقي الفصول • قلنا : هذه المعلومية لا تمنع من الوقوع الضمني بل ولا التفصيلي فائه لا مانع من التاكيد وزيادة الايضاح . ودعوى انـُ الحد التام والنوع يقمان في جواب ما هو فلا يقمان في جواب (أي شيء) فاسدة لأن وقوعهما في جواب ما هو لا يمنع من قوعهما في جواب أي شيء ٠ وثانياً : انَّ الجنس والعرض العام لماذا منع من وقوعهما في جواب أي شيء مع اتُّهما كالغصل البعيد في حصول التمييز بهما في الجملة ولم خصوا وقوع العرض العام بجواب كيف هو • والجواب عن هذين الايرادين بما ذكرناه في ( ما هو ) من ائه وقع الاصطلاح منهم على ذلك أو نقول : الله ليس مقصودهم ( بأي شيء ) السؤال بهذا اللفظ بل هو كناية عن السؤال عن جزء الماهيسة الذي ليس بتمام المشترك • والعسد التام أو النوع تمام المشترك بين أفرادهما وهكذا الجنس وامًا العرض العام فهو ليس بجزء فلذا لم تقع هذه الكليات في جواب أي شيء ٠٠

الذاتي والعرضي

( قالوا : ان الجنس والفصل والنوع يقال لها ذاتيات • والخاصة والعرض العام يقال لها العرضي • ويرد عليهم : ان الذاتي ما ينسب الى الذات والنوع عين الذات لأنه عين حقيقة ما تحته من الأفراد فلا تصبح

نسبته اليها لأنه يلزم نسبة الشيء الى نفسه وهكذا العرضي ما ينسب الى العرض والخاصة والعرض العام بأنفسهما عرض غاية الأمر أحدهما عرض خاص والثاني عرض عام فكيف يصح اطلاق العرضي عليهما لأن النسبة تقتضي الاننينية • وجوابه - اماً عن الذاتي فان السبة النوع الى الذات باعتبار انها معروضة للتشخص • واماً عن العرضي فباعتبار ان مبدأ الخاصة والعرض العام عرض فان مبدأ الضاحك هو الضحك فكانا منسوبين للعرض الذي هو مبدئهما هذا مضافا الى ان الاصطلاح قد وقع منهم على تسمية ما ليس بعرض بالذاتي وعلى ما هو عرض بالعرضي وليس استعمالهم فيه بحسب الوضع اللغوي ولا مشاحة في الاصطلاح •

في كيفية تمييز الداتي عن غيره

( الذي يتحصل من كلام متقدمهم ومتآخرهم ان الميز للذاتي عن غيره امور ستة ( أحدها ) عدم تحقق الثيء بدونه ( ثانيها ) عدم احتياج الاتصاف به الى الواسطة في الثبوت بمعنى ان ثبوته للثيء لا يحتاج الى العلة الموجدة ولذا اشتهر ان الذاتي لا يعلل ( ثالثها ) ما كان بين الثبوت للثيء ومستنع الحكم بسلبه عنه ( رابعها ) ما لا تتصور الماهية بدونه بمعنى اثه اذا قصد تصور الماهية الحاصلة في ذهنه على سبيل الاجمال تفصيلاً كان لابد من تصوره نظير ما اذا وقع بصرنا على زيد إجمالا ثم لما حدقنا نظرنا فيه نميز أجزاه عن غيرها ( خامسها ) ما يتقدم على الشيء في الوجودين الذهني والخارجي تقدما ذاتيا لاحتياج ذاته اليها بحسب الوجود فعا حكم المقل بثبوت هذا التقدم له فهو ذاتي وإلا فلا ( سادسها ) الأخذ من مقام الذات فالمفهوم الذي يؤخذ من مقام الذات فهو ذاتي و ويرد عليهم أربعة

إيودات •

أولاً : ان الممير الأول يوجد في علل وجود الشيء لعدم تحقق الشيء بدونها ويوجد في لوازمه فائه لا يتحقق بدونها و وجوابه الله كلامهم فيما كان متحد الوجود مع الشيء ولا يعلم ائه ذاتي له أم لا وعلل الشيء لم تكن متحدة الوجود معه نعم لوازم الشيء اذا قلنا : بأنها قد تتحد وجودا معه كما قد يقال في الزوجية للاربعة والامكان للممكن والشيئية للشيء كان الايراد محكما بالنسبة اليها •

وثانياً : انـَّ المميز الثاني والثالث والرابع يوجد في لوازم الماهية البينة بالممنى الأخص كما هو واضح ٠

وثالثاً : ان المميز الخامس من العسر جدًا إعماله فكان من الصعوبة بمكان تمييز الذاتي به عن غيره ٠

ورابعاً: انه المميز السادس يوجد في المفهوم الماخوذ من البسائط من مقام ذاتها مع اقت لا جنس لها ولا فصل • ـ وجوابه ـ اثنا نلتزم بأنه ما كان كذلك فهو عين حقيقتها فهو نوع لها فيكون ذاتيا لها • نعم يمكن أن يورد عليه بلوازم ذات الماهية كالامكان إلا اللهم أن يجاب ائها لا تؤخذ من مقام ذاتها بل بلحاظ الغير واماً اذا اخذت من مقام ذاتها فهي ذاتية لها •

### عدم تركب الماهية من أمرين متساويين

( زعموا ائه لا يمكن أن تتركب الماهية من أمرين متساويين مستدلين على ذلك بأنه لو تركبت منهما فامًا أن يحتاج أحدهما الى الآخر أم لا والثاني باطل ضرورة احتياج أجزاء الماهية بعضها الى بعض لتحصل الوحدة العقيقية بينهما وامًا أن يحتاج كل منهما الى الآخر أو أحدهما الى الآخر والأول يلزم منه الدُّور والثاني ترجيح بلا مرجِّح لأنهما متساويان ) • ويرد عليهم إيرادات سبعة •

أولا": ان الحاجة يمكن أن تكون من جهة ان أحدهما عاة للآخر دون المكس • وجوابه ان العلية تستدعي الاثنينية في الوجود لاختلاف المعلول والعلة في الوجود فلا تكون الماهية المركبة منهما ذات وحدة حقيقية مضافا الى ان العلية لو كانت من أحد الطرفين دون الآخر لم تحصل الوحدة الحقيقية بين الأجزاء •

وثانياً: امكانَ أن تكون حاجة كل منهما الى الآخر بالتلازم ، وجوايه ــ انــ التلازم لا يكون إلا بين الملة والمعلول أو معلولين لعلة ثالثة فهو يرجع الى الحاجة بنحو العلية وقد عرفت عدم وجودها بين أجزاء الماهية ،

وثالثا : اند أحدهما مفتقر الى الآخر لتمييزه عما يشاركه في الوجود وعلة لرفع ابهامه ٥ ـ وجوابه ـ اند الماهيات لا تحتاج في تمييزها عما يشاركها في الوجود أو غيره من العوارض العامة الى غير ذواتها إذ لو احتاجت لزم تركب كل ماهية من أجزاء لا تتناهى بل يلزم التسلسل لأنه كل جزء من أجزائها مشارك لغيره في الوجود أو الشيئية أو الامكان فيحتاج الى جزء ممييز ونقل الكلام الى ذلك الجزء وهلم جراه وللزم عدم وجود ماهية بسيطة بمعيزها عما يشاركها في الوجود أو غيره من العوارض و

ورابعاً: إنا لا نسلم وجوب الاحتياج في الأجزاء المحمولة لأنها أجزاء ذهنية لا تمايز بينها في الوجود الخارجي وإنما يجب ذلك في الأجزاء الخارجية المتمايزة بحسب الوجود الخارجي • ــ وجوابه ــ بأن دليل الحاجة لو تم فهو يدل على وجوب الاحتياج مطلقا كيف والأجزاء الذهنية مأخوذة من الخارجية كيف ولولا الحاجة لما حصلت وحدة حقيقية منها مصححة لحمل بمضها على بعض مضافا الى ما قيل من انء تركب الماهية من الأجزاء العقلية إنما هو في مرتبة التقرر المتقدمة على مرتبة الوجود وهي متمايزة فيها فلابد من الحاجة بينها •

وخامسا: ان الدكور بين المتساويين يكون دورا معيا وهو ليس بمحال و وجوابه \_ ان الدكور المي لا يتوقف فيه أحد الشيئين على الآخر لا بوجوده ولا بذاته وإنما بقاء هيئة هذين الشيئين يستند الى وجودهما بهذه الكيفية وإلا فأصل وجودهما يستند الى جمل جاعل نظير هيئة سائر المركبات الاعتبارية بخلاف ما نحن فيه فائه لابد وان تكون نفس ذات الاجزاء بينها الارتباط والحاجة و

وسادساً: انـ التساوي بينها إنما كان في الصدق وهو لا يلزم منه التساوي في مقتضيات الطبيعة فيجوز أن يكون أحدها فيه اقتضاء الاحتياج دون الآخر فلا يلزم الترجيح بلا مرجح نظير العارض والمعروض المتساويين والعلة والمعلول المتساويين ه

وسابعاً: ان كلاً منها يعتاج الى الآخر من جهتين كاحتياج الجنس الى الفصل والفصل الى الجنس من جهتين فان الجنس معتاج الى الفصل من جهة رفع ابهامه والفصل معتاج الى جنسه من جهة حلوله فيه كما سيجيء إن شاء الله وكالهيولى والصورة فان الهيولى معتاجة الى الصورة في التشكل أو البقاء والصورة معتاجة اليها في الوجود أو التشخص كما قيل و والأولى ان يستدل على امتناع تركب الماهية من أمرين متساويين بأنه لابد من وجود الحاجة بين أجزاء الماهية لتحصل بينهما وحدة حقيقية ولا يمكن أن تكون

من أحد الجانبين فقط وإلا لم تحصل الوحدة الحقيقية وكانا من قبيل العارض والمعروض والعلة والمعلول المتساويين بل لابد أن تكون الحاجة من الجانبين ولا يمكن أن تكون بنحو العلة والمعلول لما عرفت من ائها تستدعي الاثنينية في الوجود وهي تنافي الوحدة الحقيقية بينهما ولا بنحو رفع أحدهما ابهام الآخر لتساويهما فلابد أن تكون الحاجة بينهما بالحلولية بأن يكون كل منهما حالات في الآخر ومحلاً له ولازم ذلك هو المئور لأن الحال متوقف على محله فكون متقدماً عليه و

#### أتجنس وأحكامه

#### تعريف اتجنس

(عرئفوه بأنه المقول على الكثرة المختلفة الحقايق في جواب ما هو ) • وبرد عليهم إيرادات عشرة •

أولا : اثه لا دليل على تحقق الجنس في ماهية من الماهيات الحقيقية فان ذلك ليس مما يحكم العقل بداهة به نعم التركب من الأجزاء في الماهيات الاعتبارية متحقق ولكن التركب من الأجزاء المتساوية فيها مما اتفق العقلاء على جوازه • وجوابه – ان الدليل عليه هو وجدان المحمولات المشتركة بين الماهيات التي لو زالت عن الماهيات لتبدلت حقيقتها فان الحيوانية لو اتنفت عن الانسانية لتبدلت حقيقتها الى غير ذلك من الميزات المذكورة في تمييز الذاتي فائها لو وجدت في تمام مشترك كان جنسا لا محالة • مضافا الى الخير عبارة عن المادة والهيولى فالدليل الدال على وجود المادة والهيولى يكون دليلا على وجود الجنس •

وثانيًا : انــًا الكثرة تطلق على ما يقابل الوحدة أي التعدد وتطلق على

ما يقابل القلة فيقال: واحد وكثير ويقال: قليل وكثير فاستعمالها في التعريف استعمال للمشترك بدون قرينة • ــ وجوابه ــ اندًّ الكثرة بأي واحد من المعنيين أريدت كان التعريف صحيحاً فلا يضر استعمالها فيه بدون قرينة •

وثالثاً: اندَّ الحد التام لكل جنس يلخل في هذا التعريف فالحد التام للتعيوان اعني ( الجسم الحساس المتحرك بالارادة ) أيضاً كذلك ، وجوابه للنع من وقوع الحد التام للجنس في جواب ما هو عند السؤال عن الحقايق المختلفة وإنما يصح وقوعه لو سئل بما هو عن نفس الجنس كأن قيل : (ما الحيوان ) لأنه لا يقال إلا بحسب الخصوصية ، ولو سلمنا وقوعه فهو خارج عن أصل المقسم لأن هذه الكليات أقسام للكلي وهو يخص المفاهيم المفردة والحد التام مفهومه مركب ، إلا اللهم أن يقال : إن الكلي لا يختص بالمفاهيم المفردة بل يعم المركبة ،

ورابعاً: ان الجنس جزء الماهية وجزء الشيء لا يقال عليه فان السقف لا يحمل على البيت والرقبة لا تحمل على الانسان إلا تجوئزاً ٠ ـ وجوابه ـ ان الأجزاء العقلية ومنها الجنس باعتبار اتحاد وجودها مع المركب فهي عينه في الخارج ويصح حملها عليه بخلاف الأجزاء الخارجية فان لها وجود استقلاليا في الخارج غير المركب فلذا لم يصح حملها عليه لأنها غيره خارجاً ٠ استقلاليا في الخارج غير المركب فلذا لم يصح حملها عليه لأنها غيره خارجاً ٠

وخامسا: ان الكلي لا يعلم ائه مقول على الكثرة المختلفة الحقائق إلا اذا علم ائه جنس ومقتضى تعريف الجنس بالمقول انه الكلي لا يعرف ائه جنس إلا اذا علم انه مقول كذلك فلزم الدكور • \_ وجوابه \_ انه هذا الايراد لو تم لما صح تعريف كل شيء • وحله انه المقدمة الأولى غير صحيحة فانه كون الكلي كذلك يعلم من كونه تمام المشترك الذاتي أو بالوجدان أو الأخذ من

المادة والهيولى مضافة الى الله ما ذكره الخصم لا يجيء بالنسبة الى العالم والمستعلم .

وسادساً النَّ التعريف لا يجيء في الأجناس التي لا أفراد لها في الخارج لأنها لا تقال على الكثرة وهكذا في الأجتاس التي لم يلتفت اليها الذهن . ودعوى انَّه اريد المقول بالقوة أو بالفرض أو بالشأن أو بالامكان • فاسدة للزوم التجوئز في التعريف لكون المشتق حقيقة فيهن تلبس بالمبهأ مضافا الى أنهم أخذوا في التعزيف لفظ ( الحقيقة ) وهي مختَّضة بالمَّاهيات الموجودة وأنضاً ما هو سؤال عن العقيقة ولا حقيقة إلا للموجودات الخارجية • ـ وجوابه ـ ان المراد ( بما يقال') هو القول بالفعل وليس يلزم خروج الأجناس المذكورة لأن يمرادهم انه يحمل ويقال في وقت السؤال بما هو ولا اشكال انه عند السؤال بما هو عما ذكر يكون الجواب هو ألجنس ويحمل عليها بالفعل، • هذا مضافا إلى الله لا مانع من أن يراد به القول بحسب الاقتضاء والصلاحية فاندُّ شأن التعاريف هو ذلك كتعريف الانسان بأنه متعجب أو ضاحك • وامُّنا لفظ الحقيقة فعند المنطقيين يطلقونه على الماهية سواء كانت موجودة أو معدومة وامنًا السؤال بما هو فليس مختصاً بالحقيقة الموجودة بل يصح السؤال به عن الماهية المعدومة أيضًا •

وسابعاً: ان الجنس جزء الماهية والجزء يتقدم على الكل في الوجود وشرط المحمول أن يتحد مع الهوضوع في الوجود • ــ وجوابه ــ ان الجزء لا دليل على تقدمه في الوجود وإنها يتقدم بالذات أو بالطبع كما اثا لا نسلم ان شرط المحمول ان يتحد مع الموضوع في الوجود فان الأعراض تحمل على موضوعاتها وليست بمتحدة الوجود معها •

وثامناً : انَّ الجنس ان كان موجوداً كان مشخصاً إذ الشيء ما لم يتشخص لم يوجد كما قرر في علم الحكمة واذا كان مشخصا كان جزئيا واذا كان جزئياً فليس بمقول على الكثرة وليس من أقسام الكلي وان كان الجنس معدوماً في الخارج لم يكن بمقويم لما تحته من الحقائق المختلفة لأنها موجودات فلا يعقل أن يقومُهما الأمر العدمي لأن المحصل لا يكون جزؤه أمرًا عدميًّا واذالم يكن الجنس مقوماً فلا يقع في جواب ما هو لأنه لا يقع في جوابه إلا ننس الماهية أو جزئها المقوم للمسؤول عنه به • ــ وجوابه ــ انـُ الجنس موجود ولكن الوجود ليس بمقويّم له وجزء منه وإلا لاستحال عدمه وانما هو عارض عليه فيكون التشخص الحاصل بسبب الوجود عارض على الجنس لا أنه مقويّم له • وعليه فالجنس في حد ذاته ليس فيه ما يمنع من مقوليته على كثيرين فانَّ التشخص كان خارجًا عن ذاته فهو باعتبار ذاته كلي ومقول على الكثرة ومشترك بين الحقائق المختلفة وباعتبار الأمر الخارج عنه يكون شخصيا وجزئيا ومختصا فمقوليته على الكثرة في مرتبة وتشخصه وجزئيته في مرتبة اخرى فلا تنافي بينهما وقد تقدم في الكلى الطبيعي ما ينفعك هنا • وتاسعاً : اذه من الأجناس ما يمكن أن يكون منحصراً في نوع أو منحصراً في نوعين فحينئذ ِ لم يكن مقولاً على الكثرة المختلفة الحقائق إذ أقل الجمع ثلاثة • ــ وجوابه ــ مضافا الى ما سبق من جواب الإيراد السادس : انَّ الجنس المنحصر في نوع واحد لا يوجد إذ لا يعلم جنسيته إلا اذا كان تمام المشترك بين نوعين فصاعدًا وامًّا الجنس المنحصر في نوعين فيشمله التعريف لأن الجمع المنطقي أقله اثنان •

وعاشرًا : انَّ النوع الاضافي داخل في تعريف الجنس لأنه قد يكون

كليا مقولاً على الكثرة المختلفة الحقائق في جواب ما هو كالحيوان فائه نوع اضافي مع ائه جنس • ــ وجوابه ــ ائه لا مانع من دخوله بعد ما كان النوع الاضافي يجتمع مع الجنس مصداقا • نعم يكون ذلك المصداق كالحيوان جنسا باعتبار ائه يقال على الكثرة ويكون نوعا اضافيا باعتبار ائه يندرج تحت الحنس •

## الجنس تمام الشيترك

(قالوا ان الجنس عام المشترك بين الحقائق المتعددة)، ويرد عليهم إير ادان ، أولا : ان الأجناس العالية كالجوهر فائها ليست بتمام المشترك بين الحقائق التي تحتها كالانسان والغرس وهكذا الاجناس المتوسطة كالجسم النامي فائها بأجمعها أجزاء لتمام المشترك وهو الجنس القريب ، وجوابه ان مرادهم ان الجنس يكون تمام مشترك بين حقائق متعددة لا أنه تمام المشترك بين كل ما فرض من الحقائق المتعددة تحته ولا شك ان الجوهر تمام مشترك بين الانسان والملك وهكذا الجسم النامي تمام مشترك بين الشجر والانسان ، وان شئت فقل : ان الجنس لابد وان يكون تمام المشترك بين حميم ما تحته ولا يازم أن يكون تمام المشترك بين كل بعض المشترك بين حميم ما تحته ولا يازم أن يكون تمام المشترك بين كل بعض

وثانيا : ان الأجناس البسيطة كالجوهر ليست بمركبة من أجزاء حتى تكون تمام المشترك و وجوابه ان المراد بتمام المشترك هو الله تمام ما كان مشترك فيه من الحقائق بمعنى الله لا يكون جزء مشترك بينها خارجا عنه بل هو اما نفسه أو جزئه وليس المراد بتمام المشترك أنه تمام الأجزاء المشترك فالإجزاء البسيطة تمام المشترك بالمعنى الأول و

## تقسيم الجنس الى القريب والبعيد

(قالوا: اندً الجنس إن كان جوابًا عن الماهية وعن كل ما يشاركها فيه فالجنس قريب كالحيوان فائه يقع جوابًا للسؤال عن الانسان وعن كلم ما يشاركه في الحيوانية وان لم يقع جوابًا عن الماهية وعن كل ما يشاركها فيه فبعيد كالجسم فائه يقع جوابًا عن الانسان والحجر ولا يقع جوابًا عن الانسان والعرس) • ويرد عليهم ايرادان •

أولاً: ان تعريف الجنس القريب صادق على الجنس البعيد وذلك لأن الجسم يقع جواباً عن السؤال عن الانسان والعجر ويقع جواباً عن الانسان اذا ضم الى جميع ما يشاركه في الجسم • ـ وجوابه ـ ان هذا يتم لو كان المراد بالكل الكل المجموعي ولكن المراد به الكل الافرادي بأن يكون المراد وعن كل واحدة من مشاركاتها لا عن المشاركات بأجمعها ومن المعلوم ان الجسم لا يكون جواباً عن الماهية اذا ضمت لأي واحد من المشاركات فيه فائه لا يقم جواباً عن الانسان والفرس •

وثانيا : اند تعريف الجنس القريب لا يصدق على الجنس المنحصر في نوع واحد إذ لم يكن يقع جوابا عن المشاركات فيه لعدم وجودها ه وجوابه ـ لو سلمنا وجود مثل هذا الجنس لعدم العلم بأنه تمام المشترك بين الحقائق المختلفة فنقول : إنه يقع جواباً عن جميع الماهيات التقديرية المشاركة للنوع فيه ٠

## مراتب الاجناس

( قالوا : مراتب الجنس أربع لأنه اماً أعم الأجناس وهو الجنس العالي ويسمى بجنس الأجناس أو أخصها وهو الجنس السافل وما بينهما متوسطات أو ليس فوقه جنس ولا تحته جنس وهو الجنس المفرد ) • ويرد عليهم أربع ايرادات •

أولا": ان السافل من الأنواع يسمى بنوع الأنواع دون العالي وهنا في الأجناس انعكس الأمر فالعالي يسمى بجنس الأجناس دون السافل وحوابه ــ ان نوعية النوع لنوع آخر إنما كانت باعتبار اندراجه تحته فنوعية الانسان للحيوان باعتبار اندراج الانسان تحته فكان السافل من الأنواع انوع لسائر الأنواع التي فوقه بخلاف جنسية الجنس لجنس آخر فائما تكون باعتبار أعميته منه لأن الجنس للشيء إنما يكون جنسا له اذا كان أعم منه فكان العالى من الأجناس جنسائر الأجناس التي تحته و

وثانياً: اندَّ الجنس المفرد ليس من المراتب لأنه ليس بينه وبين الأجناس ترتب فكان عليهم أن يبدئلوا المراتب بالأقسام أو يخصئوها بالثلاثة كما صنعه بعضهم •

وثالثاً : انَّ تعريف الجنس المفرد كان بأمر عدمي مع ائه أمر محصل ــ وجوابه ـــ : انَّه رسم وذلك الأمر العدمي خاصة له •

ورابعة: انه مراتب الأجناس اذا لم تكن تتناهى الأجناس فليس لها جنس الأجناس • ــ وجوابه ــ ائه قد تقرر في محله انه الأجناس لابد من تناهيها وإلا للزم تركب الماهية من الأجزاء التي لا تتناهى وقد اثبتنا بطلانه في جواب الايراد التاسع على حصر الكليات في خسية •

## عدم وجود جنسين في مرتبة واحدة

( قالوا : لا يوجد جنسان لماهية واحدة بفصل واحد في مرتبة واحدة بأن لم يكن أحدهما جنسا للاخر سواء كانا قريبين أو بعيدين وإلا لزم الاستغناء عن الذاتي لأن الماهية النوعية تتقوم بجنس واحد فاذا حصل أحد الجنسين مع الفصل استغنى عن الآخر ) • ويرد عليهم ايرادان •

أولاً : ائه يمكن أن يكون الجنس مع الفصل فصلاً للجنس الآخر • - وجوابه ــ ائه سيجيء إن شاء الله ان الفصول كلها بسيطة لا تتركب من الأجناس والفصول •

وثانية : انَّ للخصم ان يلتزم بأن هذه الماهية متقومة بهذين الجنسين لا بأحدهما • ودعوى انَّ الجنس هو تمام المشترك فاذا كانت الماهية متقومة بالجنسين كان كل منهما بعض المشترك ويكون مجموعهما هو تمام المشترك فيكون مجموعهما هو الجنس • فاسدة إذ للخصم أن يفرض ان بين هذين الجنسين عموم من وجه ويكون مورد اجتماعهما هذه الماهية فحينئذ يكون كل منهما تمام المشترك بينها وبين بعض الماهيات ويقع أحدهما لو سئل عن هذه الماهية وعن مشاركاتها فيه لكونه تمام المشترك بينهما ويقع الآخر لو سئل عنها وعن مشاركاتها فيه • والأولى أن يستدل على ذلك ائه لما كان الجنس هو المادة والفصل هو الصورة وانما الفرق بينهما باللا بشرطية وبشرط لا وقد تقرر في محله انَّ الماهية لها مادة واحدة وصورة واحدة كان للماهية جنس واحد وفصل واحد وهذا الدليل إذا تم ينفع في موارد كثيرة في هذا المال • أو أن ستدل على ذلك بتمهيد مقدمتين \_ احداهما : الله أجزاء الماهية ذات الوحدة الحقيقية لابد من وجود الحاجة بينها وإلا لكانت الأجزاء كالحجر الى جنب الانسان واستقل كل منها بوجوده عن الآخر فلم تحصل بينها الوحدة الحقيقية المتماسكة • وثانيهما : ان الجنس محتاج الى الفصل في تحصله أي تحقق النوع به ورفع إبهامه والفصل محتاج الى الجنس احتياج الحال الى محله اذ الفصل حال في الجنس لأنه لو لم يحتج اليه لما كانت وحدة حقيقية بينهما لما تقدم من أن الاحتياج من أحد الطرفين دون الآخر لا يوجب الوحدة الحقيقية وإنما كان احتياج الفصل الى الجنس بهذا النحو دون التلازم أو العلية إذ لو كانا متلازمين لما انفك أحدهما عن الآخر مع انَّ الجنس ينفك عن الفصل ولو كانا بنحو المعلولية لكان كل منهما مستقلاً عن الآخر في وجوده فانَّ وجود المعلول غير وجود العلة مع انَّ العلية إنما تنفع من جانب الجنس إذ الكلام في احتياج الفصل الى الجنس ومن المعلوم اند الجنس لو كان علة لمنا وجد بدون الفصل لأن العلية لابد وأن تكون بين ذاتيهما إذ لو كانت موقوفة على الغير كانت الماهية موقوفة ذاتها على غيرها واذا كانت ذات الجنس علة تامة للفصل استحال انفكاك الفصل عن الجنس • وكون الفصل علة للجنس إنما هو في رفع ابهامه لا في الوجود والتحقق مضافة الى أنَّ الفصل لا ينفك عن الجنس • اذا عرفت ذلك من انَّ أجزاء الماهية لابد من وجود الحاجة بينها والفصل حال في الجنس فنقول: انَّ أحـــد الجنسين مم الفصل تكون بينهما الحاجة فيبقى الجنس الآخر لا حاجة بينه وبين الجنس الآخر • ولا ألفصل محتاج اليه أيضًا لأن الفصل قد حل بذلك الجنس فاستغنى عنه مضافا الى أنه محال ان يحل شي، واحد بمحلين .

## عدم تحصل أحد الجنسين بالاخر

(قالوا: لا يمكن أن يكون لماهية واحدة جنسان يكون كل منهما فصلاً للآخر ومميزا لهذه الماهية عما يشاركها في الجنس الآخر بأن يكون بينهما عموم من وجه ويزول باجتماعهما ابهام كل منهما بالآخر من دون وجود فصل لهما وقد توهم بعضهم ان الانسان من هذا القبيل بدعوى ان الناطقية

جنس مشترك بينه وبين الملك والجن والحيوانية جنس مشترك بينه وبين سائر الحيوانات فالناطقية تميزه عن المشاركات في الحيوانية والحيوانية تميزه عن المشاركات في الناطقية واستدلوا على معاليته بلزوم احتياج كل منهما للآخر في تحصيله وتكميله ورفع ابهامه فيكون كل منهما علة للآخر في ما ذكر وهو الدور الباطل) • ويرد عليهم • انَّ كلاً منهما علة للآخر في رفع ابهامه من جهة غير جهة الآخر فان كلاً منهما باعتبار أخصيته عن الآخر بكون رافعا لابهامه • والأولى أن يستدل على ذلك بأن الفصل كما تقدم عارض على الجنس فاذا كان كل منهما فصلاً للآخر والآخر جنس له لزم كون كل منهما عرضا ومعروضاً • ودعوى انَّ اختلاف الجهة يصحح ذلك فائه باعتبار أخصة كل منهما بكون عارضا ، فاسدة لأن اختلاف الاعتبار لا يصحح العارضية والمعروضية إذ الدور لازم لتوقف كل منهما على الآخر في ذاته وامًّا مثال الانسان فنقول: انَّ الناطقية ان كان المراد بها الصورة النوعية للانسان أو النفس الناطقة فهو ليس بمشترك بين الانسان والملك بل مختص بالانسان وإن كان المراد بها قوة ادراك المعقولات فهو ليس بفصل للانسان بل هو من آثار فصله نظير قوة الشجاعة والكتابة .

## ما لا جنس له لا فصل له وبالعكس

(قالوا: ان ما لا جنس له لا فصل له وبالعكس لأن الماهية اذا تركبت من أمرين فأحدهما إن كان أعم فهو الجنس وإلا فيكونان متساويين وقد برهن على بطلان تركب الماهية من أمرين متساويين ) • ويرد عليهم • انته من الممكن تركبها من أمرين بينهما عموم من وجه أو متباينين • ـ وجوابه ـ الممكن تركب الماهية من أمرين بينهما عموم من وجه كما تقدم في عدم الله لا يمكن تركب الماهية من أمرين بينهما عموم من وجه كما تقدم في عدم

تحصل أحد الجنسين بالآخر ، ولا من متباينين لأن الكلام في الأجزاء الذهنية للماهية وهي متحدة الوجود في الخارج وإلا لما حصلت وحدة حقيقية منهما فلابد أن يتصادقا على الماهية ومع التصادق عليها لا تكون بينهما مباينة ، كما اثه لا معنى لفرض ان أحدهما أخص لأنه ان كان المراد به أخص من الماهية لزم تحقق الماهية بدون جزئها وان كان المراد به أخص من الجزء الآخر فمعناه ان الجزء الآخر يكون أعم منه فيكون جنسا وهو المطلوب ،

### لا يجوز أن يكون الجنس والفصل أمرين عدمين

(قالوا: ان النوع منه ما هو موجود في الخارج وله وحدة حقيقية ويسمى بالمحصل و ومنه ما هو من مخترعات العقل ويسمى بالاعتباري والاول لا يكون أحد أجزاء ماهيته وهما الجنس والفصل أمرا عدميا وإلا لكان النوع عدميا لأن انتفاء الجزء موجب لانتفاء الكل ، والثاني يجوز فيه ذلك لأنه من مخترعات المقل ووجوده يكون في العقل والعدمي يوجد في العقل ولذا كانت حدود الأمور الاعتبارية مشتملة على أمور عدمية غالباً) ، ورد عليهم ثلاثة إيرادات ،

أولاً : ان الجنس والفصل أمران ذهنيان فلا يلزم من كونهما عدميين أن يكون المركب منهما أمرا عدميا لجواز أن تحصل المطابقة للحقيقة الخارجية بأمور عدمية في الذهن كما نجد ذلك في الخط فائه يقال : ائه كم متصل له طول لا عرض له فعدم العرضية كان جزء له في الذهن وإنما يلزم ذلك لو كانا جزئين خارجيين ٥ ـ وجوابه ـ اثهما كانا متحدين مع النوع المحصل في الجمل والوجود الخارجي ٥ والعدمي يستحيل أن يتحد مع شيء آخر في

ذلك • وان شئت قلت: ائهما مأخوذان من الأجزاء الخارجية المادة والصورة • واماً النقض بالخط فنقول: ان عدم العرض كان من لوازمه لا الله فصل له • وثانيا: ان الفصل صادق على النوع وعلى نفسه كالناطق فائه صادق على الانسان وعلى نفس النطق فيكون مشاركا للنوع في طبيعته بمعنى ان طبيعة الفصل مشاركة للنوع في نفس الفصل فالناطقية قدر جامع بين الانسانية والناطقية إلا ان طبيعة الفصل تمتاز عن النوع بعدم دخول الجنس فيها وما به الامتياز يكون هو الفصل فيكون الفصل مركبا من أمر وجودي وهو طبيعته ومن آمر عدمي وهو عدم الجنس • وجوابه ان عدم الجنس طبيعته ومن آمر عدمي وهو عدم الجنس كما سيجيء إن شاء الله مضافا الى ليس بفصل للفصل لعدم تركب الفصل كما سيجيء إن شاء الله مضافا الى جزة ومن عدم الجنس لأنه جزء لفصله • والفصل إنما يمتاز بذاته وبنفسه جزؤه ومن عدم الجنس لأنه جزء لفصله • والفصل إنما يمتاز بذاته وبنفسه شان سائر الماهيات البسيطة •

وثالثاً: انــُّ النوع الاعتباري اذا كان موجوداً فكيف يسكن أن يكون المدمي جزءاً منه فانــُّ العدم لا يتصف بالوجود • ـــ وجوابه ـــ ائـُه موجود في المقل لا في الخارج والعدمي يتصف بالوجود في المقل •

## الجنس مآهية مبهمة بغلاف النوع

(قالوا: ان الجنس ماهية مبهمة لأنها ناقصة مفتقرة في تحصلها وتتميمها الى ضم أمر آخر وهو الفصل بخلاف النوع فائه ماهية كاملة تامة الذات لا تحتاج الى شيء آخر فلم يبق لها تحصل منتظر إلا باعتبار الوجود الخارجي والاشارة الحسية وذلك إنما يحصل بالأعراض المشخصة ) • ويرد عليهم • ان الجنس والنوع كل منهما بحسب ماهيته الجنسية أو النوعية تام كامل

متحصل لا نقصان في ذاته حيث لا يحتاج لشيء آخر ولا ابهام فيه بل هما متمينان تمام التمين والجنس إنما يحتاج الى الفصل ليس من جهة تقويُّم ماهيته به بل من جهة أن يصير نوعاً فهو نظير النوع في احتياجه للتشخص لأن يصير شخصاً • ودعوى انـًا الجنس مأخوذ لا بشرط والماهية التي لا بشرط لا تكمل إلا اذا انضمت الى شيء آخر بخلاف النوع • فاسدة فان النوع أيضا كذلك فائه ماهية لا بشرط ولذا صح حمله علىالافراد المختلفة بالأعراض والأصناف • ودعوى ان ابهام الجنس من جهة وجوده لأن وجوده في كل المراتب فانيا في النوع سواء كان في العقل أو في الخارج فان الحيوانية التي نتعقلها مجردة عن كل الفصول ليست بجنس لأنها لا تقال على الكثرة وإنما الجنس هو الحيوانية اللا بشرط المتحدة الوجود مع الأنواع والفانية فيها لأنها هي التي تقال على الكثرة • وعليه فيكون وجود الجنس هو الوجود المردد بين الأنواع فلم يكن لوجوده تحصل استقلالي بخلاف النوع فائته يوجد في الذهن مستقلاً لا سيما على مسلك الاشراقيين القائلين بأرباب الأنواع فانـُ النوع يكون عندهم موجودًا مجردًا عن العوارض من الأين والكيف والوضع وغيرها بخلاف الأجناس فائتها لا رب لها عندهم فكان لوجود النوع تحصُّل استقلالي في الذهن وفيما وراء المادة ، فاسدة فانُّ النوع أيضًا وجوده فانيًا في وجود أفراده • وامَّا النوع الذَّى يوجه مستقلاً في الذهن فهو أيضًا ليس بنوع لأنه لا يقال على الكثرة وإنما النوع هو الذي يحمل عليها ويتحد بها فالانسان اللا بشرط هو ألنوع لا الذي بشرط لا • وامًا رب النوع فعلى القول بوجوده يكون فردًا من النوع الكلى وهو متشخص بحميه فان الثيء اذا رجد تشخص • ودعوى ان النوع في الذهن

يوجد بدون الفرد الأن الفرد لو حصل في الذهن انقلب الذهن خارجاً فلا يكون النوع وجوده فانيا في وجود أفراده بجميع أطوارها • فاسدة أيضاً لأن الأفراد توجد في الذهن فان لزيد وجود ذهني يكون وجود الانسان فانيا فيه وعينه • واماً النوع الذهني المستقل بنحو الماهية المجردة فهو ليس بنوع لمدم حمله على الكثرة • \_ وجوابه \_ ان الجنس والنوع بالنسبة الى الاشخاص تكون ماهيتهما مبهمة على حد سواء ولكن الأجناس ابهامها أزيد باحتياجها الى الفصول دون الأنواع فالأنواع بالنسبة الى الفصول ماهيتها محصلة دون الأجناس فكل ما احتاج النوع لرفع ابهامه كان الجنس أيضا محتاج اليه دون المكس •

#### الجنس معلول للغصل دون العكس

(قالوا: ان الجنس معلول للفصل والفصل علة له فالناطقية علة للحيوانية في الانسان مستدلين على ذلك بأنه لو لم يكن بينهما علية لاستفنى كل منهما عن الآخر فلا توجد بينهما حقيقة واحدة بل يكون كالعجر بجنب الانسان واذا ثبت ائه لابد أن تكون بينهما علية فلا يعقل أن يكون الجنس علة للفصل وإلا لما انفك عن الفصل فتعين المكس وهو عليئة الفصل للجنس) . ويرد عليهم أربعة إيرادات .

آولاً : اثه إن أرادوا بكون الفصل علة للجنس اته علة تامة فالأمر كما ذكر ولكن الحاجة التي يجب تحققها وثبوتها بين أجزاء الماهية غير مستلزمة أن يكون أحدهما علة للآخر بنحو العلة التامة • مضافا الى انة ما ذكر اشما يلزم اذا كان الجنس له أنواعا متعددة وامثا اذا كان له نوع واحد فلا يلزم منه ذلك لأن كون الجنس علة تامة للفصل لا يقتضي وجود الفصل في غير ذلك النوع لعدم وجود نوع آخر له • وان اريد بالعلية العلة الناقصة فيجوز أن يكون الجنس علمة للفصل ولا يلزم من ذلك وجود الفصل في جميع موارد الجنس • وجوابه الله لابد وان يكون علة تامة وإلا لصارت أجزاء الماهية تزيد على الجنس والفصل لأن الماهية تكون حيئذ محتاجة الى جزء آخر تتوقف عليه عليئة الجنس للفصل وامنا وجود الجنس المنحصر في نوع واحد فغير معلوم لأن الجنس إنما يعلم وجوده اذا كانت المجنس المنحدة ووجد بينها تمام ذاتي مشترك • ولو سلمنا وجوده فحكم الأمثال فيما يجوز وما لا يجوز واحد فلو لم يكن الجنس علة للفصل لم يكن الوارد وإلا كان علة له في سائر الموارد وإلا كان علة له في سائر الموارد و

وثانيا: ان عليتة الفصل كالناطق مثلاً إن كانت للجنس المطلق كالحيوان المطلق لم يكن الفصل مقسما له لأن المعلول كان مطلقا لا حصة خاصة و وان كانت للجنس المخصوص كالحيوان المخصوص لزم أن يخصص الجنس أولاً وبعد تخصيصه لم يبق له حاجة بالفصل فيستغنى عن الفصل لارتفاع ابهامه بالتخصيص • \_ وجوابه \_ ائه علة لمطلق الجنس ويقسمه باعتبار أنه بانضمامه الى المطلق يصير مقسما له •

وثالثاً: انـَّ الفصل ليس بعلة للجنس وإلا لتعدد وجودهما فانـُّ وجود الملة غير وجود المعلول مع الثهما متحدان في الوجود والجعل حتى في الذهن . \_ وجوابه ــ انـُّ الفصل علة للجنس في تكميله ورفع ابهامه وتحصله أي تحقق النوع به . والعلية بهذا المعنى لا تستدعي تعدد الوجود .

ورابعاً : اندُّ الماهية المركبّة من ذات وصفة كالحيوان الكاتب تكون الذات جنسها والصفة فصلها مع امتناع كون الصفة علة للذات لتأخرِها عنها ب - وجوابه - مضافا الى ما عرفت من ان الملية هنا بمعنى رفع الابهام لا مانع منها • إن الكلام في الماهيات ذات الوحدة الحقيقية و الماهية المذكورة ماهية اعتبارية • الجنس الواحد لا يكون له فصلان

# في ماهية واحدة

(قالوا: ان اللهية الواحدة لا يكون لجنسها فصلان في مرتبة واحدة والمراد بكونهما في مرتبة واحدة اثه ليس أحدهما فصل لجنس أعلى والآخر فصل لجنس أدنى كالحساس والناطق فائهما فصلان للانسان لكنهما ليسا في مرتبة واحدة والحاصل ان الفصل القرب للماهية الواحدة لابد وان يكون واحدا واستدلوا على ذلك بأن الفصل لما كان علة للجنس كان تعدده في الماهية الواحدة موجبا لتوارد العلل على معلول واحد وهو جنس تلك الماهية).

أولا : ان المستحيل هو توارد العلل على الواحد بالشخص وهنا قد تواردت العلل على الحصة من الجنس وهي واحدة بالنوع • ـ وجوابه ـ اثه قد تواردت في المقام على الواحد بالشخص أيضا لأنه أي حصة شخصية من هذا الجنس كان لها فصلان مشخصان ، مضافا الى ما تقدم في مبحث عدم جنسين لماهية واحدة من وجوب حاجة أجزاء الماهية بعضها الى بعض • والجنس اذا تحصل وارتفع ابهامه بأحد الفصلين لم تبق بينه وبين الفصل الآخر أي حاجة •

وثانياً: اثنه لا مانع من توارد العلل على معلول واحد • ـــ وجوابه ـــ اثنه قد تقرر في محله عدم جواز ذلك للزوم استغناء المعلول عن العلة لأنه اذا حصل باحدهما فالآخرى لا أثر لها فهي ليست بعلة وان حصل بالمجموع

فالمجموع هو العلة لاكل واحد منها .

وثالثاً: ان الجنس يتحصل بهما معا لا بواحد منهما منفرداً فلا تتوارد العلل على معلول واحد • ـ وجوابه ـ اثه على هذا صار المجموع فصلاً واحداً لا كل منهما مضافاً الى لزوم تركب الفصل من أمرين متساويين وقد تقدم بطلانه •

ورابعا: ان الحساس والمتحرك بالارادة فصلان قريبان في مرتبة واحدة للحيوان • مد وجوابه مدان ماهية الفصل قد تكون غير معلومة إلا باعتبار عوارضها فيدل عليه بأقرب عوارضه ويطلق عليه الفصل تسامحا كما فيما نحن فيه فانهم وضعوا الحساس والمتحرك بالارادة مكان الفصل الحقيقي للحيوان فتخيل اتجما فصلان قريبان له •

وخامساً: ان الجنس كما يصدق على فرد واحد من أفراده يصدق على الكثرة من أفراده بلا تفاوت كما مر في تعريف الجنس من ائه يقال على الكثرة فكما ان الواحد فرد له كذلك الكثرة فرد له فيكون له فردان كل واحد واحد من افراده وكل كثرة كثرة من افراده فالحيوان كما يكون كل من الفرس والانسان على الانفراد فردا له كذلك مجموعهما أيضاً فردا له لصدقه عليهما بلا تفاوت أصلا وحيث ان أفراد الجنس تحتاج الى فصل يميز بعضها عن بعض فلابد لهذا المجموع من الانسان والفرس من فصل يميزه عما عداه ومن المعلوم ان فصل هذا المجموع هو الصاهل والناطق ولا شك الثهما اثنان فيلزم أن يكون للماهية الواحدة وهي المجموع المركب من الانسان والفرس فصلان قريبان مع ان الجنس واحد وهو الحيوان وحوابه \_ إنا لو سلمنا ان المجموع فرد واحد وائه يصدق عليه بصدق

واحد لا بأصداق كثيرة فنقول: اند المجموع يكون فصله هو مجموع الفصلين لا اند كل واحد منهما فصل له إذ ليس أحدهما يميز المجموع عما عداه اذ عداه ألا ترى اند الناطق لا يميز مجموع الانسان والفرس عما عداه اذ لا يميزه عن الانسان وحده نعم مجموع الناطق والصاهل يميز مجموع الانسان والفرس عن جميع ما عداه فهما فصل واحد لا فصلين مضافا الى اند المجموع ماهية اعتبارية ليست لها وحدة حقيقية ونحن كلامنا في الماهيات ذات الوحدة الخقيقية ولذا كان فصلها مركبا وإلا فالفصل لا يتركب من أمرين متساويين ما مدين متساويين ما مدين متساويين ما تعدم من عدم تركب كل ماهية حقيقية من أمرين متساويين م

# النوع واحكامه تعريف النوع

(عريَّغوه بأنه: المقول على الكثرة المتفقة الحقيقة في جواب ما هو ) • ويرد عليهم ثلاثة عشر ايرادا •

أولاً : أنهم قد قد مُموا الكلام في النوع على الفصل مع ان الفصل كالجنس جزء منه • حد وجوابه حداثه لما كانت معرفة بعض أحكام الفصل موقوفة على معرفة النوع ككونه مقوماً أو مقسماً قد مُموا الكلام فيه على الفصل •

وثانياً: اند الكثرة التي يقال عليها النوع ليست بمتفقة الحقيقة فاند حقيقة افراد النوع مركبة من نفس الماهية النوعية مع المشخصات فحقيقة زيد عبارة عن الانسانية مع مشخصاته • ــ وجوابه ــ اند الحقيقة هي نفس النوع والمشخصات عوارض غير معتبرة في حقيقة أفراد النوع ولذا لو تبدلت لم يخرج الفرد عن ذلك النوع وقد تفدعم في جواب الايراد الثالث

على حصر الكليات ما ينفعك هنا •

وثالثاً: انَّ النوع لا يكون عين حقيقة ما تحته من الأفراد لأن الفرد عبارة عن الماهية المقيدة بالتشخص على نحو يكون القيد والتقيد داخلاً فيه فيكون النوع جزءاً من حقيقة الأفراد لا ائه عينها • ــ وجوابه ــ ما سبق في جواب الايراد الثالث على حصر الكليات •

ورابعا : ان هذا التعريف يشمل الأجناس بالنسبة الى حصصها فان الأجناس تقال على الكثرة المتفقة الحقيقة وهي حصصها في جواب ما هو م وجوابه ـ ا كه لا مانع من ذلك كما سبق في جواب الايراد الثاني والعشرين على حصر الكليات في خمس ه

وسادساً : وسابعاً : وثامناً : وتاسعاً : وعاشراً : وحادي عشر : وثاني عشر

وثالث عشر : بما أوردناه على تعريف الجنس • أولاً : وثانياً : وثالثاً : وخامساً : وسادساً : وثامناً : وتاسعاً : وعاشراً •

## النوع الاضافي

( قالوا : اندُّ النوع الاضافي ما يقال على الماهية المقول عليها وعلى غيرها الجنس في جواب ما هو ) . ويرد عليهم ايرادات خمس .

أولاً : إنَّ اربد بالماهية ما به الشيء هو هو شمل هذا التعريف الشخص والصنف لأنه يقال عليهما الجنس عند السؤال عنهما وعما يفايرهما فى الحقيقة في جواب ما هو وإن اربد بها الأمر المعقول كما ينسب للحكماء استعمالها فيه فالتعريف بشمل الصنف لأنه من المعقولات وشبمل الشخص أبضا على القول بوجود الجزئيات في العقل وإن أريد بها ما يقال في جواب ما هو فالتعريف لا يشمل الشخص ولا الصنف لكونهما ليسا يماهية بهذا المعنى حيث انتَهما لا يقالان في جواب ما هو لكن قيد ( المقتُول عليها وعلى غيرها الجنس في جواب ما هو ) زايد في التعريف لأنه إنما أتى به لاخراج الفصل والخاصة والعرض العام مع انَّ هذه الامور تخرج عن التعريف بلفظ (الماهية) بهذا المعنى حيث انَّ المذكورات لا تقال في جواب ما هو • ــ وجوابه ــ انَّ المراد بالماهية هو المعنى الثالث ولا يلزم زيادة القيد المذكور لأنه يكون لاخراج النوع الحقيقي الغير الاضافي كالنوع البسيط على القول به ولاخراج جنس الأجناس كالجوهر فائته ليس بنوع اضافي مع ائه ماهية بالمعنى المذكور إلا إنه لا يقال عايه الجنس وألا لما كان جنس الأجناس فلولا هذا القيد لدخل في تعريف النوع الاضافي • ودعوى لزوم استعمال اللفظ المشترك في التعريف مدفوعة : بأنَّ هذا المعنى هو المشتهر عندهم • و ثانياً: اندَّ قيد ( في جواب ما هو ) زائد في التعريف ويغني عنه ( المقول عليها وعلى غيرها الجنس ) • ــ وجوابه ــ اتئه يكون لاخراج فصول الأجناس فائها أنواع حقيقية بالنسبة لحصصها ويقال عليها الجنس لاتحاده معها وجوداً إلا ائله ليس في جواب ما هو لكونه خارجاً عن حقيقتها فائك قد عرفت اذاً الفصول حالة في الأجناس •

وثالثًا : انَّ أَخَذَ كُلُّ مِن الْمُتَضَّانِفِينَ فِي تُعْرِيفُ الآخَرِ بِأَطْلِ لِتُوقِّفُ مَعْرِفَةً كل منهما على الآخر • والجنس مضايف للنوع فانـَّ جنسية الجنس بالنسبة الى ما تحته من الأنواع ونوعية النوع الاضافي بالنسبة الى ما فوقه من الأجناس • وبعبارة اخرى النَّ التضايف بين الجنس والنوع الاضافي هو بالفوقية والتحتية المعنوبتين وكل منهما قد عريَّف بهذه الجهة فالجنس قد عرِّف بجهة الفوقية المعنوية التي هي المقولية على الأنواع المختلفة والنوع الاضافي قد عريف بجهة التحتية المعنوية التي هي الاندراج تحت الجنس فهو نظير أن يمرف زيد بأنه الأب لعمرو ثم يعرِّف عمرو بأنه الابن لزيد هذا ٠ مضافًا الى انـ المأخوذ في تعريف الجنس الحقيقة وهي عبــارة عن النوع الاضافي وقد أخذ في النوع الاضافي الجنس فلزم الدُّور • ـــ وجوابه ـــ انَّــّ المقولية عليه والاندراج تحته ليستا عنواني الاضافة بل هما متصفان بالاضافة أعنى انُّ المقولية عليه متصفة بالفوقية لا انُّها عينها وهكذا الاندراج تحته متصف بالتحتية لا اته عينها ولا إشكال في صحة أخذ المتصف بالإضافة في التعريف كما يقال : ( الحقَّة أربعة أواق والوقية أربعة أرباع ) فانَّ أربعة أواق متصف بالزيادة وأربعة أرباع متصف بالنقيصة وهما متضايفان • وامًّا دعوى لزوم الدَّور ففاسدة لأن المأخوذ في تعريف الجنس هو لفظ ( العقيقة )

وهي ما به الشيء هو هو وهي غير النوع الاضافي ولم يعتبر في معناها الاضافة للجنس .

ورابعة : ائه صادق على الحد النام فائه يقال عليه الجنس في جواب ما هو فائك اذا سئلت عن الحيوان الناطق والحجر وقع الجسم في العواب محد وجوابه ــ اثنا لو سلمنا ان الحد النام يقال عليه الجنس ، فنقول : ان ظاهر لفظ الماهية هو المفهوم الواحد والحد النام مفهوم مركب ،

وخامساً : اندَّ الخاصة والعرض العام اذا كانا مركبين من جنس وفصل كان جنسهما يقال عليهما في جواب ما هو فيشملهما تعريف النوع الاضافي • ـــ وجوابه ـــ انتهما بهذا الاعتبار لا مانع من دخولهما في النوع الاضافي •

# النسبة بين النوع الاضافي والعقيقي

(ذهب متقدتموهم الى أن بينهما عموم من مطلق والعموم في جانب النوع الاضافي لأن كل حقيقي مندرج تحت مقولة من المقولات العشر لانحصار المكنات فيها والمقولات العشر أجناس فيكون كل نوع حقيقي اضافي ) ويرد عليهم ايرادان •

أولاً : اندَّ النوع الحقيقي أعم من الاضافي مطلقاً لأن كل فصل بالنسبة الى حصصه الخاصة يكون نوعاً حقيقياً فاندَّ الناطق بالنسبة الى النطق الموجود في افراد الانسان يكون نوعاً حقيقياً لأنه عين حقيقة ما تحته من الأفراد وهو ليس بنوع اضافي لعدم مقولية الجنس عليه في جواب ما هو لكونه ليس بجزء من حقيقته بل نسبته اليه كما قرر نسبة العارض لمعروضه وهكذا كل جنس عالي بالنسبة الى حصصه نوع حقيقي وليس باضافي لعدم مقولية الجنس عليه فظهر اندَّ كل نوع اضافي كالحيوان فهو نوع حقيقي لأنه بالنسبة الى

حصصه يكون نوعاً حقيقياً لكونه عين حقيقتها ويكون مقولاً عليها في جواب ما هو وليس كل نوع حقيقي نوع اضافي فانة الفصول والأجناس العالية انواع حقيقية وليست باضافية و ودعوى انة مثل الحيوان نوع اضافي إنما هو بالنسبة الى الانسان دون الحصص الحيوانية وكونه نوعاً حقيقياً إنما هو بالنسبة الى الحصص الحيوانية دون الانسان إذ ليس تمام حقيقته فكانت حيثية كونه نوعاً اضافياً فلا يصدق كل نوع حيثية كونه نوعاً اضافياً فلا يصدق كل نوع اضافي نوع حقيقي من تلك الحيثية و فاسدة فانة الميزان في النسب وحدة المملق وتعدده لا وحدة الحيثيات واختلافها وإلا لما وجد التساوي بين الكليات ألا ترى انة صدق الضاحك على الانسان من حيث الضحك وصدق الكليات ألا ترى انة صدق الضاحك على الانسان من حيث الضحك وصدق كلام القوم في النسبة بينهما بلحاظ الأفراد الواقعية لا الحصص الاعتبارية كما انة حكمهم على الكليات بالجنسية والنوعية بلحاظ هذه الإفراد الواقعية لا بلحاظ الما الحصص وإلا لكانت الكليات كلها أنواعاً و

وثانيا : عدم تسليم كون المقولات أجناسا لما تحتها ومع التسليم المنع من اندراج كل نوع حقيقي تحت مقولة وإنما يكون كذلك لو كان كل نوع حقيقي ممكنا مع اند من النوع الحقيقي ما ليس بممكن كواجب الوجود وأيضا نمنع انحصار الممكنات في المقولات العشر فائه لا دليل لهم عليه إلا الاستقراء وما ذكروه من الأدلة المقلية عليه مناقش فيها وقد منعوا من صحة الاستقراء بأن الوحدة والنقطة والمقل أنواع حقيقية ممكنة وليست بمندرجة تحت مقولة من المقولات ، وجوابه لل انديم الدليل إنما اقيم لمن قال بعنسية المقولات لم العصار الممكنات فيها واند كل نوع حقيقي بعنسية المقولات لما تعتها وانعصار الممكنات فيها واند كل نوع حقيقي

ممكن وتحقيق ذلك يطلب من علم الحكمة فان تمت هناك تم المطلوب وإلا فالدليل المذكور لاعمية النوع الاضافي غير صحيح •

( ذهب متأخروهم الى انة النسبة بين النوع الاضافي والعقيقي عموم من وجه لوجود العقيقي بدون الاضافي لأن الماهيات امنا بسائط أو مركبات فان كانت بسائط فكل منها نوع حقيقي وليس بنوع اضافي وإلا لتركبت من جنس وفصل وهو خلاف المفروض وإن كانت مركبات فهي لا محالة تنتهي الى البسائط فتكون تلك البسائط أنواعا حقيقية لا اضافية وقد مثلوا للنوع العقيقي البسيط بواجب الوجود والوحدة والنقطة والعقل) • ويرد عليهم إيرادان •

أولاً: ان المركبات إنما تنتهي الى الماهيات البسيطة التي هي فصول أو أجناس لا أنواع حقيقية إذ الماهيات لا تتركب من الأنواع الحقيقية إلا بالممنى الذي ذكرناه في الايراد الأول على مذهب المتقدمين في هذا المقام وامثا واجب الوجود فان أريد به المفهوم فهو ليس بنوع وإن اريد به مصداقه وهو الذات فهو ليس بكلي وامثا النقطة وباقي المذكورات فهي بسيطات خارجية والتركيب من الجنس والفصل لا ينافي البساطة الخارجية لأنهما أجزاه عقلية فلا دليل على عدم تركبها من الجنس والفصل و

وثانيا : ان ًكل ما سوى الله فهو حادث فالأنواع كلها حادثة وقد تقرر في محله ان ًكل حادث مسبوق بالمادة فيكون كل نوع مسبوق بالمادة والمادة عين الجنس ذاتا فيكون كل نوع مسبوقا بجنس وداخلا تحت جنس وعليه فلا يوجد نوع حقيقي بسيط لا جنس له فيبطل ما ذكره المتأخرون وحوابه ـ ان القاعدة المذكورة أعني كل حادث مسبوق بالمادة لو سلمت

فائما تسلم في الحوادث الزمانية لا في المجردات · مراتب الانواع

(قالوا: مراتب الأنواع أربع لأنه امثا أعم الأنواع وهو النوع العالي أو أخصها وهو النوع السافل ويسمى بنوع الأنواع وما بينهما أنواع متوسطة أو ليس فوقه نوع ولا تحته نوع وهو النوع المفرد) • ويرد عليهم ايرادات خسمة •

أولاً: ان هذه المراتب لا تجيء في النوع الحقيقي لأن النوع الحقيقي لا تمام حقيقة ما تحته من الأفراد فلو كان فوقه نوع حقيقي لزم أن تكون لتلك الأفراد ماهيتان تامتان وهو محال لأن احداهما إن كانت كافية في تحقق حقيقتها تكون الاخرى خارجة عنها فتكون عارضة عليها وان لم تكن كافية بل محتاجة الى المجموع تكون كل منهما جزءا للماهية لاتمامها هف وثانيا: الثهم قد خصوا الجنس والنوع بهذا التقسيم دون أن يقسموا الفصل المها فيحملوا فصل النافر سافلاً وفصل

الفصل اليها فيجملوا فصل النوع العالمي عالياً وفصل السافل سافلاً وفصل المتوسط متوسطاً وفصل النوع المفرد مفرداً • ب وجوابه ب اندًا الذي دعاهم الى ذلك هو ملاحظتهم في هذا التقسيم كون الجنس له جنس والنوع له نوع • والفصل لا يكون له فصل كما سيجيء إن شاء الله ذلك •

وثالثاً : ورابعاً : وخامساً : بما أوردناه على مراتب الأجناس • أولاً : وثانياً : وثالثاً •

#### الصنف

( عريخوه بأنه : النوع المقيئد بصفات عرضية كلية كالرومي ) • ويرد عليهم ثلاثة ايرادات • أولا : اند النوع اذا قيد بالصفات المساوية كالانسان اذا قيد بالضاحك ليس بصنف مع اند التعريف يشمله • \_ وجوابه \_ اند الصفات المساوية ليست بقيود حيث اثها لا تضيق دائرة المقيد بها وإنما هي صفات توضيحية واطلاق القيد عليها مسامحة •

وثانيا : ان الصنف اذا كان نفس النوع المقيد لم يكن صدقه على ما تحته صدقا عرضيا لأن صدق النوع على ما تحته صدقا داتيا مع الثهم قد صرحوا بأن صدق الصنف على ما تحته صدقا عرضيا • \_ وجوابه \_ اذ المركب من الداخل والخارج خارج عن حقيقة الثيء لعدم كونه بمجموعه مقوما له •

وثالثا: ان الصنف لو كان نفس النوع المقيد للزم التكرار في قولنا: الانسان الزنجي أسود اللون الى غير ذلك مما ذكر في المشتق لو كان الموصوف مأخوذا في مفهوم فالحق ان النوع لم يؤخذ في مفهوم الصنف وإنما كان الصنف منتزعا من الذات باعتبار نسبتها لبلد أو قبيلة أو نحو ذلك فهو نظير العرض الخاص أو العام في عدم أخذ النوع أو الجنس في مفهومهما وإلا اللهم ان يدعى ان هذا مجرد تباني من المنطقيين فائهم تسهيلا المتعلم رتبوا الكليات فجعلوا الجنس ثم تحته النوع ثم تحته الصنف ثم تحته الشخص وجعلوا كل مرتبة مأخوذ فيها المرتبة الأعلى منها فالشخص مأخوذ فيه العنف والمنف مأخوذ فيه النوع والنوع مأخوذ فيه الجنس ولذا قالوا: ان الصنف يعرف بالنوع مم الكلى المقيد به و

## الفصــل وأحكامه تعريف الفصل

( عرتفوا الفصل بأنه : المقول على الشيء في جواب أي شيء هو في ذاته ) . ويرد عليهم اثنا عشر ايرادا .

أولاً: اندَّ امتياز الماهية بالفصل انما هو عند العقل وهو موقوف على معرفة انه فصل لها ومعرفة ذلك موقوف على حصول الماهية عند العقل إذ من المحال الحكم على المجهول وحصولها فيه موقوف على امتيازها عنده لأن الشيء ما لم يتميز لم يحصل فظهر اندَّ امتيازها بالفصل موقوف على نفسه ويكون التمييز به من قبيل تحصيل الحاصل • وجوابه \_ امتا بالنسبة الى العالم والمستعلم فواضح وامتًا بالنسبة الى الانسان نفسه فهو اندَّ الامتياز بالذاتي غير الامتياز بوجه ما فالماهية تحصل في الذهن بوجه ما فيعرف فصاها فيميزها به تمييزا ذاتيا •

وثانيا : ان الماهية اذا كانت شاملة لجميع الأشياء الذهنية والخارجية المحققة والمقدرة كالشيئية والامكان العام لا يكون جزؤها المختص بها مسيرًا لها عما عداها أصلا لشموله لجميع الماهيات لأنه جزء الماهية الشاملة و حجوابه ـ ان مثل هذه الماهية بسيطة لا فصل لها لأن لازم وجود الفصل لها وجود الجنس لها وجود الجنس لها أن تكون هناك ماهية مباينة لها يكون الجنس تمام المشترك بينهما وهذا ينافي فرض عمومها و نعم لو قلنا بجواز تركب الماهية من فصلين بدون جنس أمكن فرض فصل لها وحيننذ فالفصل يميزها عن سائر المفهومات من حيث ذاتها لا من حيث وجودها ومصاديقها و

وثالثاً: اند المقول في جواب أي شيء إن اريد به خصوص الميتر عن جميع المشاركات للنوع خرج الفصل البعيد وان كان المراد به المميز في الجملة دخل الجنس لأنه يميئز في الجملة كالفصل البعيد ألا ترى اند الحيوان يميز الانسان عن الشجر والمدر • ـ وجوابه ـ اند المراد الأول والفصل البعيد يميئز الجنس عن جميع المشاركات وإنما لا يميئز النوع عن جميع المشاركات ولنا أن تقول: اند المراد الثاني ولكن بشرط أن لا يكون تمام المشترك •

ورابعاً: اندَّ الفصل علة لحصة من النوع ويمتنع حمل العلة على المعلول ، وجوابه مضافاً الى أنه ليس بعلة لحصة من النوع وإنما هو علة لحصة من الجنس ، اندَّ العلة إنما لم تحمل اذا تغايرت مع المعلول في الوجود وامثاً اذا اتحدت في الوجود معه فلا مانع من حملها عليه والفصل متحد مع النوع في الوجود أفيصح حمله عليه وقد تقدم بيان عليكة الفصل للجنس في مباحث الجنس ،

وخامسا: وسادسا: وسابعا: وثامنا: وتاسعا: وعاشراً: وحادي عشر: وثاني عشر: وثاني عشر: وثاني عشر: وسادسا: وسادسا: وسابعا: وثامنا: على تعريف النوع وسابعا: وشابعا تعريف النوع وسيساطة الفصل

(ظاهر كلماتهم اندً الجنس يتركب من جنس وفصل كالحيوان يتركب من الجسم النامي والحساس واماً الفصل فائه لا يتركب لا من أمرين متساويين لأن الجنس يحتاج لأحدهما دون الآخر لارتفاع ابهامه باحدهما و مضافاً الى ما تقدم من عدم تركثب الماهيئة من أمرين متساويين و ولا من جنس وفصل لأن جنسه لا يرتفع به ابهام جنس الماهية لعمومه فيكون جنس الماهية إنما

يعتاج هذا الجزء المساوي للماهية لأنه هو الذي يرفع ابهامه فيكون هو فصله لا المجموع منهما مضافا الى ما عرفت من عدم امكان تقويم جنسين بفصل واحد . ولا من عامين من وجه لمدم تركثب الماهية منهما كما تقدم في مبحث عدم تحصل أحد الجنسين بالآخر فظهر أن الفصل دائماً يكون بسيطا عقلياً كجنس الأجناس) . ويرد عليهم ايرادان .

أولا": ان كل فصل يندرج تحت جنس الماهية المركبة منه فالناطق يندرج تحت الحيوان والجوهر فلابد له من فصل يميزه عن المشاركات له في هذا الجنس وكل ما كان له فصل فله جنس لامتناع تركب الماهية من أمرين متساويين فظهر ان كل فصل مركب من جنس وفصل • وجوابه لأه لو تم ازم وجود التسلسل في أجزاء الماهية لأنا نقل الكلام الى فصل الفصل وهلم جرا • ولو سلمنا جواز التسلسل في أجزاء الماهية • فنقول: ان الاندراج تحت الجنس لا يوجب أن يكون الجنس ذاتيا له وإنما يكون ذاتيا له لو كان مقويما له والجنس ليس بمقويم المفصل • والشيء اذا لم يكن له مشترك ذاتي يكون تمييزه عن باقي الماهيات بنفسه وذاته كما في مائر البسائط •

وثانيا : انة الغصل لا يكون أعم المحمولات الذاتية لأن أعم المحمولات الذاتية هي الأجناس العالية المسلمة بالمقولات العشر والغصل كالناطق ليس منها قطعاً ولأنه المميز لأنواع تلك الأجناس كما يقتضيه تعريفه والأعم من الأجناس لا يميئز شيئا فلابد أن يكون الغصل داخلا تحت أعم المحمولات الذاتية التي هي المقولات العشر لعدم خروج الممكن عنها عندهم فتكون جنما له لأنها جنس لما اندرج تحتها فلابد له فصل يميزه عما يشاركه في تلك

المقولة لأن ما به الاشتراك غير ما به الامتياز خثبت اند الفصل مركب من جنس وفصل • وجوابه ب اتله لو تم لزم التسلسل في أجزاء الماهية لأفا ننقل الكلام الى فصل الفصل على اتا لو سلمنا اندراج كل ممكن تحت مقولة من المقولات العشر فلا نسلم اتلها جنس لكل ما اندرج تحتها فائك الماهيات البسيطة الممكنة مندرجة تحت أحد المقولات المذكورة لفرض عدم خروج الممكن عنها والحال ان المقولات عارضة عليها اذ لو كانت ذاتية لها لزم تركيبها • هف • فالفصل أمر بسيط يعتاز بنفسه عما عداه شأن سائر الماهيات البسيطة واندراجه تحت المقولات لا يوجب كونها جنسا له وفي المقام تحقيق تقدم فراجعه •

## تقسيم الفصل الى القريب والبعيد

(قالوا: ان الفصل قريب اذا ميئز النوع عن مشاركاته في الجنس التعييد القريب كالناطق للانسان وبعيد إن ميزه عن مشاركاته في الجنس البعيسد كالحساس للانسان ) • ويرد عليهم خمسة ايرادات •

أولا": ان الماهية المركبة من أمرين متساويين كل من الأمرين فصل لها مع الله لا يميزها لا عن المشاركات في الجنس القريب ولا البعيد حيث التها لا جنس لها فلا تنحصر القصول في هذين القسمين • ـ وجوابه مضافا الى ما سبق من محالية مثل هذه الماهية يمكن أن يقال : ان القوم لم يكن غرضهم حصر الفصول بهذين القسمين وإنما كان غرضهم بيان وجود هذين القسمين في القصول •

وثانيا : انه التقسيم يقتضي المفايرة والحال انه الفصل الواحد قد يكون قريبا وبعيدا معا فانه مثل الحساس بالنسبة الى الحيوان قريب لأنه يميزه عن جميع المشاركات له في الجسم النامي وبعيد بالنسبة الى الانسان لأنه إنما يمير عما شاركه في الجنس البعيد وهو الجسم النامي دون القريب وهو الحيوان • ــ وجوابه ــ اند القرب والبعد من الاضافات والاضافات تتفاير بحسب المضاف اليه وهنا قد تفايرت بحسب المضاف اليه فائد الحساس إنما كان قريبا بالنسبة الى العيوان وبعيدا بالنسبة الى الانسان •

وثالثاً: ان النوع لفظ مشترك بين النوع الاضافي والحقيقي فاستعماله في التعريف لا يصح مع عدم القرينة المعينة للمراد • ــ وجوابه ــ ان مرادهم النوع الاضافي ومن راجع كلماتهم وجد القرائن على ذلك •

ورابعا : ان تعريف القريب يصدق على البعيد لأن القريب يمين الشيء عن المشاركات في الجنس البعيد أيضا فان الناطق يمين الانسان عما يشاركه في الجوهر • \_ وجوابه \_ ان قيد ( فقط ) مراد في تعريف البعيد بقرينة المقابلة بالقرب •

وخامسا: ائهم خصوا الجنس والفصل بهذا التقسيم ولم يعمدوه للنوع مع امكان أن يقال: اند النوع الاضافي الذي يختص بالماهية نوع قرب وما فوقه من الأنواع نوع بعيد كيف والجنس القريب هو نوع اضافي وجوابه ــ اند القرب والبعد إنما هو بالنسبة الى الماهية الواحدة باعتبار شمول الجزء لها ولنيرها أو اختصاصه بها والنوعية الاضافية إنما تكون باعتبار اندراجه تحت الجنس ه

## تقسيم الفصل الى مقوم ومقسم

(قالوا: ان الفصل اذا نسب الى النوع المركب منه يكون مقوشماً له واذا نسب الى جنس ذلك النوع كان مقسماً له وكل فصل يقوم العالي فهو يقويم السافل من غير عكس وكل فصل يقسم السافل فهو يقسم العالمي من غير عكس) . ويرد عليهم ايرادات ثلاثة .

أولاً : ان الفصل لا يقسم الجنس الى قسمين فان الناطق لا يقسم الحيوان الى قسمين حيوان ناطق وحيوان غير ناطق فان غير الناطق ليس قسما من الحيوان إذ الماهية الحقيقية لا تكون لها فصول عدمية فالفصل لا يقسم الجنس وجودا وعدما إذ لا ينقسم بذلك الى قسمين حقيقيين و وجوابه \_ ان المراد انه بضمه اليه يحصل قسما له لا انه يحصل له قسمين ولا شك ان مثل الناطق اذا ضم الى الحيوان يحصل قسما من الحيوان

وثانيا : ان بعض مقويم السافل مقوم للمالي وهي مقومات المالي فائها مقويمات للسافل فكان المكس وهو الموجبة الجزئية ثابت فكيف صح نفيه وهكذا بعض مقسم المالي مقسم للسافل وهو مقسم السافل فائه يقسم المالي فالمكس وهو الموجبة الجزئية صادق فكيف صح نفيه • ب وجوابه بان مرادهم نفي المكس بنحو الكلية كما صرح به الكثير منهم وإلا فالموجبة الكلية لابد وأن تنمكس جزئية فاذا نفى عكسها فالمراد هو المكس بنحو الكلية دون الجزئية •

وثالثا: ان الفصل اذا نسب الى الأشخاص أو الى الأصناف المندرجة تحته يكون مقوماً فالناطق مقوم للتركي ولزيد مثلاً فلماذا خصوا التقويم بالنسبة الى النوع فقط وهكذا الفصل اذا نسب الى الفصل البعيد أو المرض العام كان مقسماً فان الناطق اذا نسب للحساس أو الماشي كان مقسماً فلماذا خصوا التقسيم بنسبته الى الجنس فقط ٥ ــ وجوابه ــ ان الصنف

لو قلنا بأنه: عبارة عن النوع مع قيود كليته فيكون تقويم الفصل له بواسطة النوع وإلا فهو ليس بمقويم له أصلا وهكذا الشخص كان تقويم الفصل له بواسطة النوع وهكذا كان تقسيمه للفصل البعيد والعرض العام بواسطة تقسيمه للجنس هذا لو قلنا ان معنى تقسيم الفصل هو جعل الثى، قسمين وإلا لو قلنا ان معناه هو الله بضمه الى الجنس يحصل قسما حقيقيا فالأمر واضح لأن العرض العام والفصل البعيد لا يحصل بضم الفصل لهما ماهية حقيقة .

## الخاصة والعرض العام وأحكامهما تعريف الخاصة والعرض العام

عريَّفوا الخاصة بالخارج المقويّل على ما تحت حقيقة واحدة فقط • وعريَّفوا العرض العام بالخارج المقول على ما تحت ماهية واحدة وغيرها ) • ويرد عليهم ثلاثة عشر ايرادًا •

أولاً : ائه لا يشمل خاصة الجنس كالماشي فائه خاصة للحيوان والحال ائه لا يقال على ما تحت حقائق متعددة وحدة وجوابه لل الراد بالحقيقة أعم من الحقيقة الجنسية والحقيقة النوعية •

وثانياً: اتئه لا يشمل التعريف لخاصة الماهية المعدومة ولا عرضها العام لأن اسم الحقيقة مختص بالماهيات الموجودة • ــ وجوابه ــ ان اسم الحقيقة عند المنطقيين يعم الماهيات الموجودة والمعدومة •

وثالثاً : إن كل عرض عام داخل في الخاصة لأنه لابد وأن يكون مختصاً بماهية جنسية أو نوعية وعليه فتكون الكليات أربعة • - وجوابه - انــًا من العوارض العامة ما لا يختص بماهية جنسية أو نوعية كالوجود والشيئية والامكان ومضافا الى اند تقسيم الكليات الى هذه الاقسام بالاعتبار فاند الحيوان جنس باعتبار أنواعه ونوع باعتبار حصصه وعرض عام باعتبار فصله ورابعا: اند من الأعراض العامة ما لا تقال على ما تحت الماهية كالجنسية والنوعية وغيرها من المعقولات الثانية فائها أعراض عامة لماهية الحيوان والانسان مع أنها لا تقال على ما تحت الحيوان والانسان من الأفراد وجوابه ـ ائها تقال على الماهيات بوجودها الذهني والماهيات بوجودها الذهني تحت ماهياتها المطلقة و

وخامسا: الله لا يشمل تعريف الخاصة خواص الواجب تعالى لأنه ليس له حقيقة بل هو وجود صرف عند المتأخربن و وإن شئت قلت: انة خواصه تعالى ليست بخواص لما تحت حقيقة واحدة إذ لو كان لذات الباري تعالى حقيقة وهو فردها لزم تركئبه من الحقيقة والتشخص و وجوابه ان المراد بالحقيقة هو الماهية بمعنى ما به الشيء هو هو وبهذا المعنى تطلق الحقيقة على صرف الوجود و نعم الماهية بمعنى ما يقال في جواب ما هو لا تطلق على الوجود لأنه لا يقال في جواب ما هو وأراد بالتحتية هو الانطباق ولا شك ان ذات الباري عز اسمه تنظبق عليها حقيقة واحدة وتشخّصها عين ذاتها لا ائه زائد عليها نظير سائر صفاته تعالى و

وسادسا: ان الخاصة تنقسم الى قسمين مطلقة وهي المختصة بالشيء بالنسبة الى ما عداه كالضاحك للانسان واضافية وهي المختصة بالشيء بالقياس الى بعض ما عداه كالماشي فائه مختص بالانسان بالنسبة الى الشجر والحجر ه والتعريف للخاصة لا يشمل القسم الثاني منها لأنه لا يقال على ما تحت حقيقة واحدة • ــ وجوابه ــ اندُّ الخاصة التي هي من الكليات الخمس عندهم هي الأولى فقط وإنما تسمى الثانية بالعرض العام •

وسابعا : ان الخارج عن الماهية أخص من ( المقول ) خصوصا بعد ما كان المراد بالحقيقة أعم من الجنسية والنوعية وفي التعاريف يقدم الأعم على الأخص فيقال في تعريف (الانسان) الحيوان الناطق لا الناطق الحيوان لأن الأعم أظهر وأشهر • ـ وجوابه ـ اثا لو سلمنا وجوب التقديم فائما نقول به في الجنس و ( المقول ) ليس بجنس للكليات لأنه أمر قائم بين المقول والمقول عليه فلا يمقل ان يكون داخلا في حقيقة أحدهما وسيجيء إنشاء الله في محت المعرف ما ينهمك هنا •

وثامناً: اندَّ تعريف الخاصة يشمل الفصول بالنسبة الى أجناسها لأنها خارجة عنها ومقولة على ما تعتها فقط • ـ وجوابه ـ انته لا مانع من ذلك فائك قد عرفت اندَّ تقسيم الكلي الى هذه الأقسام بالاعتبار واللحاظ فالفصول بالنسبة الى أجناسها خاصة وبالنسبة لأنواعها فصول •

وتاسما: اندَّ تعريف العرض العام يشمل الأجناس بالنسبة الى فصولها لأنها بالنسبة اليها خارجة عنها ومقولة على ما تحتها وما تحت غيرها من الماهيات فاندً الحيوان يقال على ما تحت الناطق وعلى ما تحت الصاهل والنابع م ــ وجوابه ــ ما سبق من جواب الايراد الثامن هنا •

وعاشراً : وحادي عشر : وثاني عشر : وثالث عشر : ما أوردناه على تمريف الجنس • ثالثاً : وخامساً : وسادساً : وثامناً •

العرض اللازم والمفارق

( قسموا الخاصة والعرض العام الى قسمين لازم وعرتفوا بما يمتنع

انفكاكه عن الشيء ومثلوا له بالسئواد للحبشبي ومفارق وعرئفوه بما يجوز انفكاكه عن الشيء ولو كان دائم الثبوت له كالحركة للفلك • وبرد عليهم خمسة ايرادات •

أولا": ان القسمة غير حاصرة لخروج العرض الذي يمكن صدقه على معروضه ولم يصدق عليه أصلا كالطيران للانسان • مد وجوابه مدان هذا خارج عن المقسم لأن المقسم هو العرض الخاص أو العام وفي كل منهما اعتبر الصدق والحمل على الحقيقة • فلابد من تحقق الحمل وفعليته ولا يكفي امكانه • وثانيا : ان القسمة غير حاصرة لجواز وجود عرض لم يصدق على معروضه في بعض ازمنة الوجود وبعد صدقه عليه يكون دائم الثبوت لله كان يناسان • مد وجوابه مدان هذا داخل في الدائم ان فسرنا الدائم بسا كان دائماً بعد عروضه أو داخل في المفارق الغير الدائم إن فسرنا الدائم بما دامت الذات •

وثالثاً: ان الظاهر من كلامهم بمقتضى اطلاقه وتمثيلهم بالسواد للحبشي ان المراد بما يمتنع انفكاكه عن الشيء أعم من الذي يمتنع انفكاكه عن الشيء لذاته كالامكان والتحيير والحاجة الى الفاعل والتقرر أو بواسطة المسلة كالسواد للحبشي فائه لازم له بواسطة وجود علة السواد له وعلى هذا فلا يبقى لنا عرض مفارق لأن كل عرض بلحاظ وجود علته لمعروضه يكون ممتنع الانفكاك عنه لاستحالة تخلف المعلول عن علته و فالاصح ان يجعل اللازم عبارة عما يمتنع انفكاكه عن الشيء لذاته ولا يمثل للازم بالستواد للحبشي أو الاحراق للنار فائهما إنما تلزم اذا وجدت العلة الخارجية ولا أقل عدم المانع فائه اذا وجد المانع فن النار من الاحراق عن النار عائم النار عن علته المحراق عن النار

وهكذا اذا وجد المانع من السئواد للحبشي كالبرص ينفك السواد عنه وإنما يمثل له بالتحيير للجسم والضاحك بالقوة للانسان .

ورابعاً: اتنه لا وجه لعد العرض الدائم من العرض المفارق لأن الدوام إنما يكون بدوام السئب المنتهي الى الواجب فيستنع انفكاكه فالحركة للفلك لابد لها من علة وهذه العلة امنا واجبة أو منتهية بواسطة أو وسائط الى الواجب بذاته فيكون وجود الواجب مستلزماً لوجود هذا العرض الدائم فيستنع انفكاكه عنه لاستحالة تخلف المعلول عن العلة ويكون وجوده لازما أو منتهية الى الواجب فيستحيل عدمه فيستنع انفكاك العرض الدائم عن أو منتهية الى الواجب فيستحيل عدمه فيستنع انفكاك العرض الدائم عن معروضه فيكون لازماً • ـ وجوابه ـ يظهر مما ذكرناه في الايراد الثالث من ان الأصح في هذا التقسيم أن يكون بلحاظ ذات المعروض من دون نظر لعلته ولا شك ان العرض الدائم بلحاظ ذات المعروض يجوز انفكاكه عن معروضه لا انه يستنم اندائم بلحاظ ذات المعروض يجوز انفكاكه عن معروضه لا انه يستنم انفاكه عنه وإنما يستنم بلحاظ علته •

وخامساً: اندَّ تعريف اللازم بما يعتنع انفكاكه عن الماهية يخرج منه اللازم الأعم كالضوء للشمس فائه لازم للشمس مع ائه ينفك عنها لوجوده في النار والكهرباء وهكذا الامكان للانسان فائه لازم له مع ائه ينفك عنه لوجوده في باقي الماهيات • وجوابه باندً المراد عدم وجود الماهية بدونه لا عدم وجوده بدون الماهية ولا شك اندً اللازم مطلقاً لا يوجد الملزوم بدونه وإلا لما كان لازماً وفي الأمثلة المذكورة كذلك فان الماهية لا توجد بدون الامكان ولا الشمس توجد بدون الضوء •

#### تقسيم العرض اللازم

(قستموا العرض اللازم للماهية الى ثلاثة أقسام • أحدها: لازم الماهية وعريّفوه باللازم بالنظر لنفس الماهية ومثلوا له بالزوجية للأربعة فاندًّ الأربعة اذا اتصف بها الشيء في الذهن أو في الخارج ثبتت لها الزوجية فاذا تصورت أربعة كليات ثبتت لها الزوجية وهكذا الموجودات الخارجية • وثانيها: لازم لنفس الوجود الخارجي كحرارة النار • وثالثها: لازم لخصوص الوجود الذهني كالكلية للانسان) • ويرد عليهم سبعة إيرادات •

أولاً : ان هناك قسم رابع وهو اللازم للوجودين الذهني والخارجي كالتشخص للماهية فائه لم يلزمها بالنظر لذاتها بل باعتبار وجودها الذهني أو الخارجي والحق ان الزوجية للأربعة من هذا القبيل فانها لا تلزم ماهية الأربعة بل تلزم وجودها الذهني والخارجي •

وثانيا : ان لوازم الماهية غير معقولة لأن الماهية من حيث هي ليست إلا هي أي غير واجدة لشيء من صفانها وعوارضها • ـ وجوابه ـ ان لوازم الماهية هي التي تقتضيها ذاتها واماً كونها من حيث هي ليست إلا هي فهذا لا يقتضي انفكاكها عنها وإنها هو لقصر النظر على خصوص ذاتها فان مثل الامكان للماهية والوجوب للواجب والامتناع لشريك الباري والتقرر للماهيات والوجود للواجب (على رأي المتكلمين من ان الفاجب ماهية) كلها تلزم الماهية لذاتها من دون دخل أي الوجودين الذهني أو الخارجي فيه •

وثالثاً : ان هذا تقسيم للازم لنفسه ولفيره لأن الماهيسة ألماخوذة في المقسم عبارة عن الماهية من حيث هي وهي عين الماهية المأخوذة في القسسم

وهذا يلزمه فسادان الحدهما النيكون الشيء قسما لنفسه وثانيهما ان القسم الآخر لابد وأن يكون مباينا للقسم الاول واذا كان مباينا للقسم الاول فقد كان مباينا للمقسم لأن المقسم قد فرض انه نفس القسم الاول والمباين لا يكون قسما للشيء ونظير هذا الايراد ما أورده على تقسيم الماهية بالقياس الى عوارضها الى مجردة ومخلوطة ومطلقة فان المقسم لهذه الثلاثة هو الماهية المطلقة وقد جملت قسما منها و وجوابه: ان المأخوذ في المقسم هو الماهية من حيث هي هي الخالية عن جميسع الاعتبارات واللحاظات حتى عن لحاظ الاطلاق والارسال ويسمى اطلاقها باللابشرط المقسمي والمأخوذ في القسم هي الماهية المعتبر فيها الاطلاق والارسال لكن في اللحاظ لا في الملحوظ حتى تصير مقيدة ومخلوطة بخلاف الماخوذ في المقسمي وتحقيق ذلك حتى تصير مقيدة ومخلوطة بخلاف الماخوذ في المقسم فانها لم يعتبر فيها الاطلاق والارسال السمي وتحقيق ذلك

ورابعا: ان لازم الوجود ليس من أقسام لازم الماهية لكون الوجود غير الماهية فلا يصح جعله قسما منه • وجوابه : ان مرادهم لازم الماهية بشرط الوجود كما يظهر من تمثيلهم وسياق كلامهم •

وخامساً: ان الملازمة لا توجد بين الشيء والخارج عنه لأن هــــــذه الملازمة إن كانت غير لازمة لهما قلم تكن بينهما ملازمة و وان كانت لازمة لهما فقد تحققت ملازمة أخرى وهلئم جراً وهو التسلسل • ــ وجوابه: ما سبق في جواب الايراد الأول على اللزوم الذهني الذي هو شرط الدلالة الالتزامية •

وسادساً : ان هناك قسم آخر وهو لازم الماهية بحسب العدم كالامتناع

لشريك الباري فهو نظير لازم الماهية بحسب الوجود • وجوابه: ان هسذا لازم لنفس الماهية لا للماهية بشرط عدمها مع انه يمكن أن يقال: ان الامتناع مرتبة من مراتب العدم كما قد قيل ذلك في وجوب الوجود لكن لا يخفى أن هذا الجواب انما كان جوابا عن المثاللا انه جوابا عناصل الايراد إذ الجواب لم يتضمن دليلا على محالية اللازم للماهية بشرط المعدم كيف ؟ وقد قيل: ان عدم أحد النقضين يلزمه وجود الآخر •

وسابعاً: ان لوازم الماهية الغير الموجودة كلوازم العنقاء من كسونها طائراً وكلوازم الغول من كونه ماشياً ليست من لوازم نفس الماهية كما هو واضح ولا من لوازم وجودها لأنها غير موجودة ، وجوابه : انها من لوازم الماهية الموجودة غان مرادهم بالماهية الموجودة أعم من أن تسكون موجودة بوجود محقق أو مقدر ومثل المذكورات من لوازم الماهية على تقدير وجودها، تقسميم اللازم الى البين وغير البين

(قالوا: ان العرض اللازم أما بئين وهو الذي يكني تصوره مع تصور مازومه في جزم المقل باللزوم وأما غير بئين وهو الذي يفتقر في جزم المقل باللزوم بينهما الى وسط وقد يقال البئين على اللازم الذي يلزم تصوره من تصور مازومه كالكرم لحاتم ويخص الاول بالبيئن بالممنى الأعم والثاني بالبيئن بالمعنى الأخص لكون الأول أعم من الثاني) • ويرد عليهم ايرادات ستة • أولا: ان اللازم البئين بالمعنى الأعم هو ما يكفي تصور الملزوم مسمح تصوره مع تصور اللزوم البئين بالمعنى البروم فلابدة فيه من تصورات ثلاثمة لا اثنين وإلا لكان ما يكفي فيه ذلك غير بئين مع انه بين قطعة لعدم احتياجه الى وسط إن قلت: ان تصور النسبة مراد لهم إلا انهم تركوا ذكره لأنهم الى وسط إن قلت: ان تصور النسبة مراد لهم إلا انهم تركوا ذكره لأنهم

في مقام التفرقة بين البيَّين وغير البيِّين وتصور النسبة أمر لازم في كسليهما لاستحالة الجزم باللزوم فيهما بدون تصور النسبة فهو أمر مشترك بينهما ومن هذه الجهة لم يعتبرونه في مقام ذكر التفرقة بينهما • قلنا : فعلى هـــذا ينبغي أذيتركوا تصور الملزومواللازم ويكتفوا بذكر الاحتياجاليالوسط وعدم الاحتياج اليه لأن تصورهما أمر مشترك بين البئين وغسير البئين لاستحالة الجزم باللزوم بدون تصور الأطراف نعم الفارق بينهما هو الاحتياج السي الوسط في غير البئين وعدم الاحتياج اليه في البئين والعاصل ان كلامهم في بيان مقدار التصورات التي يستدعيها الجزم باللزوم لا في خصوص بيان الفرق بينهما • إن قلت : انهم لو اعتبروا تصور النسبة للزم أن يخرج عسن البَّين ما كان يكفي فيه تصور الملزوم واللازم فقط في الجزم باللزوم قلنا : لا يلزم ذلك لأن ما كان يكفى فيه التصوران المذكوران قطعاً يكفى فيسم التصورات الثلاثة في الجزم باللزوم إن قات : ان مرادهم تصور اللازم بما هو لازم وتصور الملزوم بما هو ملزوم فانه يستلزم تصور النسبة بينهما . قلنا : غرضهم ذات اللازم وذات الملزوم لأنهم لو أرادوا التصور يصفـــة اللزوم فلابدً ان يريدوا تصور صفة اللزوم لخصوص الآخر وعليه فيكون تصور أحدهما بصفة اللزوم كاف في الجزم باللزوم لأنه يتصور معه النسبة إذ لو أرادوا تصور صفة اللزوم المطلق فلا يكفى ما ذكر في الجزم باللزوم لأنه لا ستازم تصور النسبة بينهما بل لابد من تصور النسبة بينهما في الجزم باللزوم مضافة الى انه لو كان الأمر كما ذكـــره الخصم من التصور بصفة اللزوم لخصوص الآخر لكان في اللازم بالمعنى الأخص تصور الملزوم بما هو ملزوم للازم موجبًا لتصور اللازم وحينئذ فلابد من تصور اللازم قبله

فيكون تصورهما معا معتبرا في الجزم باللزوم فلم يبق فرق بينه وبين البئين بالمعنى الأعم • وجوابه : أنه يمكن أن يقال : انهم تركوا تصور النسبة مم انه مرادهم اعتماداً على قرينة المقابلة لأن غير البّين عندهم ما يحتـــاج الى وسط فكل ما عـــداه يكون بينا وحينئذ اذا كان يكفى في الجزم باللزوم التصورات الثلاثة لا يحتاج الى الوسط فهو من البَّين إلا اللهم ان يدعى العكس ويقال ان البَّين عندهم ما يكفي فيه التصوران فما عداه غير البَّين وما لابد فيه من التصورات الثلاثة لا يكفي فيه التصوران فهو غير البَّين • وثانياً : أن الوسط على ما فسره القوم ما يقترن بقولنا لأنه حين يقال لأنه كذا كقولنا : العالم حادث لأنه متغير فان المقارن لقولنا : لأنه وهو المتغير يسمى بالوسط ومنه يقال الحدُّ الأوسط ولا ربب أن عدم احتياج الجــزم باللزوم الى الوسط لا يلزم منه ان يكفي مجرد تصور اللازم والملزوم فسي الجزم باللزوم لجواز توقف الجزم باللزوم على شيء آخر من حدس أو تجربة أو حس أو غير ذلك فلو اعتبر الاحتياج الى الوسط في مفهوم غير البَّين لم ينحصر اللازم في البئين وغير البئين لوجود قسم ثالث وهو ما توقف علمى الحدس ونحوه • وجوابه : ان الوسط انسا يطلق بذلك المعنى في باب التصديقات ومرادهم به هنا معناه اللغوى وهو ما كان خارجا عن الاطراف وواسطة في اثبات الشيء للغير سواء كان حدًا أو وسطًا أو غميره فيكون اللازم المذكور داخلا في غير البين •

وثالثا: ان من الجائز أن يكون من اللوازم ما يعتنع حصول الجسزم باللزوم فيها وعليه فهي خارجة عن القسمين أما عن الأول فواضح وأما عن الثاني لان الفرض عدم امكان الجزم باللزوم فيها فلا يحصل الوسط حتي يجزم باللزوم فيها • وجوابه : انها داخلة في القسم الثاني أعني اللوازم الغير البينة لأن المراد بها ان الجزم باللزوم موقوف على الوسط سواء كان الوسط ممكن الحصول أو غير ممكن ولا شك ان المذكورات كان الجزم باللزوم فيها موقوفاً على الوسط غاية الأمر ان الوسط لم يكن ممكن الحصول •

ورابعا: ان القسمة الى البين وغير البين انما جعلوها قسمة للازم الماهية ولازم الماهية يجب أن يكون لازما ذهنيا لا ينفك عنها حتى في الذهن وإلا لم يكن لازما لها لأن لازم الشيء لا ينفك عنه أينما وجد وحينئذ فلازم الماهية يكون دائما بيننا • وجوابه : مضافا الى ما عرفت من ان لازم الماهية قد يكون بحسبهما : هو ان لازم الماهية حتى في الذهن هو ما اذا وجدت الماهية في الذهن وجد معها وكانت متصفة به ولا يلزم من ذلك أن يسكون متصورا ومشعورا به فان كثيرا من الاشياء الموجودة في الذهن قد لا يلتفالى وجودها فيه فان الغرس الموجودة في الذهن قد لا يلتف الى وجودها فيه فان الغرس أو انها ليست غيرها • كيف ؟ ولو كان كل ما وجد في الذهن مدركا للزم وجود مالا يتناهى في الذهن لان ادراك الماهية يلزمه أن يوجد الادراك في الذهن فيكون مدركا فلم الذهن فيكون مدركا فلم الذهن فيكون مدركا فلم الذهن فيكون مدركا فنقل الكلام الى هذا الادراك وهلم جرًا فظهر ان لازم الماهية يجوز أن يكون غير بين وبحتاج الى وصط •

وخامساً: ان تصور الطرفين قد يكون موجباً للظن باللزوم لا للجزم به مع انه من ألبين • وجوابه : انه ليس من البيّين واقما هو من غير البين كما صرح بهجماعة •

وسادساً : انا لا نسلم اذالأول أعم من الثاني فانه قد يكون تصور الملزوم

كافيا في تصور اللازمكما في المعنى الثاني ولكن العقل لا يجزم باللزوم بينهما إلا بعد تصورهما مع النسبة والوسط نعم لو قالوا في المعنى الثاني : ان تصور الملزوم كافي في تصور اللازم والجزم باللزوم كان الاول أعم منه لأنه كلما كان تصور الملزوم كافيا في الجزم كان تصور الملائة كافيا في الجزم باللزوم وجوابه : ان مرادهم ذلك وان تصور الملزوم كافي في الجزم باللزوم وحذفوه اعتمادا على وضوحه •

#### الزوم البين بالعنى الاخص في الكليات وفي الدلالة

(قالوا: ان اللزوم البئين بالمعنى الأخص هو اللزوم الذهني المعتبر في الدلالة الالتزامية) . ويرد عليهم .

إن اللزوم البين بالمعنى الاخص في باب الكليات يعتبر فيه الحمسل والاتصاف علاوة على التلازم في التصور لأنه من أقسام الخاصة والمرض العام بخلاف اللزوم الذهني في باب الدلالة فان ملاكه التلازم في التصور سواء كان حمل بينهما كالكرم لحاتم أم لا كالبصر بالنسبة للعمى فاللازم الذهني في باب الدلالة أعم من اللازم بالمنى الاخص •

### المعرف تعريف المقدمين للمعرف

(عرف المتقدموزالمعرف (بالكسر) بأنه الذي يستلزم تصوره تصور الشيء أو امتيازه عن كل ما عداه) • ويرد عليهم مضافاً الى بعض ما تقدم في تعريف النظر ثمانية عشر ايراداً •

أولاً: ان التعريف يشمل النوع المقول على فرده أو صنفه في جواب

ما هو حيث يستلزم تصوره تصور الفرد أو الصنف وهكذا الجنس المقول على الحقائق في جواب ما هو فانه يستلزم تصوره تصور الماهية المشتركة بينها مع انهما لم يعدوهما من التعريف في شيء • إن قلت : انهما يسكونان من قبيل التعريف بالأعم وهو فاسد لأن الجنس أعم من المسؤل عنه بما هو والنوع أعم من المسؤل عنه بما هو لأنه يشمله وغيره من الأفراد • قلت : المسئول عنه هو الماهية النوعية في النوع وإلا لكان الجواب باطلا لأنسبه لا يوضح الفرد المسئول عنه بمميزاته والماهية النوعية مساوية للنوع وهكذا المسئول عنه في الجنس هو الماهية الجنسية والجنس مساوي لها • إن قلت : الما تعاريف لفظية • قلت : هذا ينافي ما ذكروه من ان ما هو لطلب الحقيقة غاية الأمر تكون اجمالية لا تفصيلية •

ثانيا : اند التعريف يشمل المعرقف ( بالفتح ) في صورة ما اذا جعل تعريفا للمعرف ( بالكسر ) كما لو عرف العيوان الضاحك بالانسان واستلزم تصوره تصوره لاتحادهما بالذات مع انه لم يجعلوه من أقسام التعريف وجوابه : انه ان كان أعرف منه فلا اشكال في صحة التعريف به كمن جهل حقيقة الاسطقص فوق الاسطقصات فعريف له بالنار وان لم يكن أعرف فهو من التعريف بالأخمى نظير التعريف بالأخص وسيجىء انشاء الله الكلام فيه من أن التعريف يشمله أم لا •

ثالثا: ان المرئف ( بالفتح ) ان كان معروفا ومعلوما فلا يمكن تعريفه لأنه تحصيل الحاصل وان كان مجهولا فمن المستحيل توجه النفس لتحصيله لاستحالة طلب المجهول ، وجوابه: انه معلوم من جهة ويطلب معرفته بوجه آخر فعن يعلم بالانسان انه جسم طويل القامة ذو حس فيطلب معرفة حقيقته أو تمييزها عما عداها فنحن نلتزم بان المطلوب ليس بمعلوم من جميع الوجوه ولا بمجهول من جميعها وقد تقدم في جواب الايراد السادس عشـــر علــــى تعريف النظر ما ينفعك هنا ه

رابعا: ان التعريف لشيء واحد اذا تعدد فالتعريف الثاني والشاك لا يكون مفيدا لتصور المطلوب لأنه قد تصور بالتعريف الاول ويستحيل تحصيل الحاصل و وجوابه: ان تعدد التعريف انما يتصور في الرسم دون الحد لعدم تعدد الذاتيات إلا اذا قلنا بجواز تعدد الجنس والفصل لماهية واحدة وكيف كان فنقول: ان التعريف يفيد تصور الشيء بالوجه المذكور فيه وهلمجرا وحينئذ فالتعريف الثاني فيد تصوره بالوجه الذي ذكر فيه وهلمجرا وحينئذ فكل تعريف يفيد تصور الشيء بالوجه المذكور فيه فان ذلك الشيء يسكون محهو لا بذلك الوجه •

خامسا: ان التعريف من أقسام النظر والنظر على ما قرروه هو ترتيب أمور معلومة لتؤدي الى أمر مجهول فلابد أن يكون التعريف مركبا من أمور مع ان التعريف المذكور يشمل التعريف بالمفرد كتعريف الماهية بالفصل وحده أو بالخاصة وحدها • وجوابه: انه على تفسير النظر بملاحظة المعلوم للتأدي الى مجهول يدخل في النظر التعريف بالمفرد • وأما على تفسيره بالترتيب فنقول: ان التعريف بالمفرد أيضا فيه ترتيب أيضا فان النفس اذا طلبت معرفة شيء لابد وأن تدركه بوجه حتى تطلبه وإلا لكان طلبا للمجهول المطلق وهو مجال وعليه اذا عرقف بشيء انضم ذلك الشيء لذلك الوجه فعشرتف منه المعرفف ( بالفتح ) فمثلا نعرف الانسان بانه شيء ثم تطلب ما يعرفه لنا فيقال: انه الفياطك فينضم الضاحك فينضم الضاحك المشيئية التي طلبت تعييزها فيحصل الانسسان

إذ مع عدم الضم بأن تصورت شيئية الانسان وتصورت الضاحك ولهتتصور نسبته لشيئية الانسان المعلومة لديك لا يحصل الانسان في ذهنك بوجــــه كونه ضاحكاً لأن العلم بوجه الشيء لا يستلزم العلم بالشيء من ذلك الوجه. إن قلت : مبنى الايراد على عدم تحقق الترتيب في التعريف بالمفرد فاندفاعه لا يكون إلا باثبات الترتيب الذي هو في التصورات عبارة عن لحاظ أحد المعنيين أولاً ثم لحاظ الآخر ثانيًا ثم تقيد أحدهما بالآخر بحيث يكون الآخر محصلاً له ومتحدًا معه بالذات أو بالعرض والحال انه من الواضح انـــه لا ترتيب بهذا المعنى بين الوجه والمفرد • قلنا : لا اشكال أن الوجه يلحظ أولا ثم المفرد ثانيا بحيث يصير قيدا له فيتحقق الترتيب . إن قلت : لو كان هذا يستلزم التركيب في التعريف للزم أن لا يكون مثل الحيوان الناطق حدا تاماعلى تقدير أن يعلم الانسان قبل التعريف به بمثل الشيئية لتركب التعريف وحينئذ من العرض وهو الشيء ومن الذاتيات وهي الحيوان والناطق قلنا: التعريف انما يقسم باعتبار الوجه الذي صار سببا للمعرفة أعنى الوجه المنضم دون المنضم اليه وان شئت فقل : ان التعريف غير النظر فالنظر هــو

المجموع المركب والتعريف خصوص الوجه المنضه إذ به حصل التعريف فينهدم الاشكال من أصله إذ على هذا لا منافاة بين أن يكون النظر مركبا وبين أن يكون التعريف مفردا و ان قلت: ان الوجه الذي علم به المطلوب لو كان داخلا في النظر لزم النظر في المجهول المطلق الأن الوجه الذي علم به قد فرض دخوله في النظر فلم يبق ما يعلم به المطلوب والنظر في المجهول المطلق محال لاستحالة توجه النفس تحو المجهول المطلق قلنا: لا يلزم ذلك فان المطلوب يعلم بذلك الوجه أولا ثم ذلك الوجه يدخل في النظر ثانيا فلا يلزم طلب

المجهول المطلق ان قلت : على هذا لو كان المطلوب متصوراً بذاتي له لزم اعتبار جزء واحد مرتين ولا يجوز التكرار في أجزاء الماهية قلنا : التكرار في اجزاء الماهية في حد داتها غير جائز وأما فيما نحن فيه باعتبار تعريفها فمسلا مانع منه أصلا •

وسادسا: ان التعريف لابعد وان يشتمل على أمر فان كان معلوما وجوده في المطلوب قلا يصح تحصيله به لأنه يرجم لتحصيل الحاصل وان كان مجهولا فلا يصح تعريفه به لوجوب تقدم العلم بالتعريف على المعلم بالمطلوب لانه مستفاد منه و وجوابه: انه معلوم لنا ومجهول وجوده في المطلوب والتعريف يظلمنا على حصوله فيه وانه وجه للمطلوب ومرآة له وسابعا: ان التعريف ان كان معلوما فقد كان المطلوب معلوما لاتحادهما بالذات أو بالعرض ومع معلوميته فأي شيء يحصل بالتعريف وان كان مجهولا فمثلا العيوان الناطق كان حاله كحال المطلوب في كون كل منهما مجهولا فمثلا العيوان الناطق ان كان مجهولافلا يصح تعريف الانسان بهوان كان معلوما فقد كان الانسان معلوما لاتحاده معه فلا يصح الاكتساب به و وجوابه: انه معلوم ولكن لا يعلم به المطلوب إلا اذا جعل مرآة كاشفة عنه فالتعريف وضيفت جعل الملوم كاشفا عن أمر لم يكن معلوما من هذه الناحية و

وثامنا : ان الشيء اما أن يعربُف بنفسه من غير تصريح باجزائه أو بجزئه أو بالخارج عنه والاقسام بأسرها باطلة أما الاول فلانه يستلزم معرفة الشيء قبل معرفة نفسه وأجلى منها ضرورة ان التعريف يجب أن تكون معرفته متقدمة على معرفة المعربُف وأجلى منه وأما الثاني فان كان بجميسح الأجزاء فبطلانه من جهة انه تعريف للشيء بنفسه وان كان ببعض الأجزاء

فبطلانه من جهة انه انما يعرف جزءا منها وذلك الجزء اما نفسه فيلزم تعريف الشيء بنفسه واما غيره فيلزم التعريف بالخارج لأن كل جزء خارجءن حقيقة الجزء الآخر والتعريف بالخارج باطل بما سنذكره في هذا الشق الثالث وأما الثالث فبطلانه من جهة ان الخارج لا يتعريف الماهية إلا اذا علم بأنه شامل لجميع أفرادها دون شيء مما عداها ليكون مميزا لها عما سواها والعلم بذلك الاختصاص يتوقف على معرفتها وهو دور باطل لأن معرفتها كانت متوقفة على معرفة اختصاص الخارج بها ومعرفة اختصاص الخارج بها موقوف على معرفتها • \_ وجوابه \_ مضافا الى عدم تمامية ما ذكر بالنسبة الى المتعلم فائتا نختار التعريف بجميع الأجزاء وهي وإن كانت نفس الماهية بالذات لكن إنما يمتنع التعريف بها لو لم تغايرها بالاعتبار فانَّ للماهية صورتان احداهما الاجمالية والاخرى التحليلية المركبة من الجنس والفصل فيطلب تعريف الأولى بالثانية . وتوضيح ذلك انَّ المتنع هو تعريف الشيء بنفسه بحسب الوجود الذهني بمعنى انهما كانا موجودين بوجود واحد في الذهن فائته لا يصح جمل أحدهما تعريفا للآخر امًا لو إتحدا في الوجود الخارجي واختلفا في الوجود الذهني وكان أحدهما أجلى صح أن يجمل تعريفا ففيما نعن فيه كانت أجزاء الماهية قد تصور كل واحد منهما على التفصيل والترتيب مجتمعة بعد ان كانت منتشرة بين سائر المعلومات فتكون كاسبة ومعرفة للأجزاء عند ما تصورت بتصور واحد عندما لوحظ المجموع من حيث المجموع فكان في الذهن وجودان لا وجود واحد للاجزاء • وبعبارة آخرى آن أجزاء الماهية قد توجد في الذهن بوجود واحد وهي الماهية المعرَّفة وقد يوجد كل منها بوجود مستقل مجتمعة فتكون معرَّفة فلا يكون في افق التعريف الذي هو

افق الوجود الذهني تعريف للشيء بنفسه فان وجود الأجزاء على سبيل التفصيل في الذهن غير وجودها فيه على سبيل الاجمال و وأيضا تختار التعريف ببعض الأجزاء فان الأجزاء تكون مدركة على سبيل الاجمال في المعرف والجزء مدرك على سبيل التفصيل في التعريف عين ما ذكرناه في التعريف بجميع الأجزاء فلا يلزم من تعريفه للماهية تعريف الشيء لنفسه وأيضا نلتزم بأن الجزء يعرف غيره و وقولكم: بأنه يلزم تعريف الشيء بالخارج عنه وصحيح إلا أنه لا محذور فيه بما سنذكره في اختيارنا لتعريف الشيء بالخارج عنه وأيضا نختار التعريف بالخارج عنها وهو لا يتوقف على الملم بالاختصاص بل على تحقق الاختصاص في نفسه فان الخارج اذا كان لازما بالاختصاص بل على تحقق الاختصاص في نفسه فان الخارج اذا كان لازما يكون معرفا لها ولو سلمنا وجوب العلم بالاختصاص في التعريف بالخارج يكون معرفا لها ولو سلمنا وجوب العلم بالاختصاص في التعريف بالخارج عنها حتى يلزم الدوره م

وتاسعاً: اندَّ المعرّف لا يحتاج الى التعريف وإلا للزم الدَّور أو التسلسل لأنا ننقل الكلام الى تعريفه فان احتاج الى التعريف بالأول لزم الدَّور وإن احتاج الى غيره نقلنا الكلام اليه فعا ذكره المتقدمون من التعريف له إنما كان على سبيل التنبيه • ــ وجوابه ــ اثه يحتاج الى التعريف لعدم بداهة ماهيته وتكثون أجزاء ذلك التعريف بديهية أو منتهية الى البديهي •

وعاشراً: ان هذا تعريف للمعرّف الحقيقي كما صرحوا به والمعرّف الحقيقي مخصوص بالماهيات المعلومة الوجود وامنًا الغير المعلومة كالعنقاء والغول فتعاريفها سواء كانت حداً أو رسماً هي تعاريف اسمية لا حقيقية والحال ان التعريف المذكور يشعلها • وجوابه و ان التعريف على قسمين حقيقي والفظي والحقيقي على قسمين • أحدهما ويسمى تعريفا بحسب الحقيقة وهو تعريف ما علم وجوده في نفس الأمر • وثانيهما ويسمى تعريفا بحسب الاسم وهو تعريف ما لم يعلم بوجوده في نفس الأمر فالتعريف بحسب الاسم من أقسام التعريف الحقيقي فلابد أن يشعله تعريفه •

وحادي عشر : انـَّ التعريف المذكور يشـمل الموضوع للعلم فانـَّ الموضوع يفيد امتياز العلم عما عداه عندهم ولذا ذكروه في مقدمات الشروع .

وثاني عشر: انت التعريف المذكور يشمل المعلولات بالنسبة الى عللها فيما اذا لوحظت المعلولات لتستفاد منها العلل فيكون كسبها بطريق النظر والفكر كمن لاحظ الدخان فتصور منه النار • ــ وجوابه ــ ائه انما يعصل منها التصديق بوجود العلة لا تصور حقيقة العلة أو امتيازها عما عداها •

وثالث عشر: انه يشمل الملزومات بالنسبة للوازمها البينة بالممنى الأخص فاته كمن تصورها تصوير لوازمها المذكورة كالعمى بالنسبة للبصر والجهل بالنسبة الى العلم والسقف بالنسبة الى المعامة بل كل دال بالنسبة لمدلوله و ودعوى ان المراد بالاستلزام في التعريف هو الاستلزام بطريق النظر بمعنى أن ينتقل من المبادي الى المقدمات ثم منها للمبادي وهذا لا يوجد في الملزومات بالنسبة للوازمها المذكورة فان الأنتقال اليها فوري بلا سابقة شيء والقرينة على ارادة هذا المعنى من الاستلزام في التعريف هو ان المنطق كما يعلم من أول الكتب المؤلفة فيه انه يبحث عن الموصل للتصور والتصديق بطريق النظر و وذكروا في صدرها ان المرتف هو الموصل للتصور فيكون هذا قرينة على اعتبار الكسب النظري في تعريف المورث و فاصدة إذ الاعتماد

على مثل هذه القرائن الخارجية البعيدة خروج عن مسلك التعريف لأن الغرض منه الايضاح واحضار صورة المعرئف بأجلى بيان فهو يشبه التعريف بالأخفى •

ورابع عشر: ان تمريف المتقدمين لا يشمل أغلب التماريف فاته لا يستلزم من تصور المرقف اذا لم تنسب اليه فان من تصور الكاتب من دون نسبته الى الانسان لا يتصور منه الانسان وتبقى ماهيته مجهولة لديه لمدم معرفة اثنها هي التي تنطبق عليها ماهية الكاتب أم غيرها وهكذا الحيوان الناطق اذا لم ينسب الى الانسان تبقى ماهية الانسان مجهولة • وجوابه ان للخصم ان يلتزم ائه ليس بتعريف في هذه الحال وإنما يكون تعريفا عند استلزامه ذلك وهو حال نسبته للمعرق • مع انا لنا أن تقول : انه الماهية تحصل في الذهن بذلك العنوان ويكون مثل الانسان يحتاج الى تعريف لفظي فان التعاريف اللفظية هي التي تعين ماهية اللفظ ومدلوله من بين الماني الموجودة في الذهن •

وخامس عشر: إن اريد بالتصور في تعريفهم أعم من أن يكون بالكنه أو بالوجه استغنى عن قيد أو امتيازه عن جميع ما عداه وإلا فقيد أو امتيازه عن جميع ما عداه يغني عن قيد (تصور ذلك الشيء) لأن بالتعريف بالكنه يعصل الامتياز عن جميع ما عداه • وجوابه ان المقصود بالذات في التعريف قد يكون هو الأول أعني الاطلاع على الذاتيات دون الامتياز وقد يكون هو الثاني أعني الامتياز دون الاطلاع على الذاتيات فأرادوا بالتصوير هو الاطلاع على الذاتيات فأرادوا بالتصوير الاطلاع على الذاتيات فأرادوا بالتصوير قلنا: الترديد على سبيل منع الخلو •

وسادس عشر: انته اشتمل على الترديد لاشتماله على (أو) والترديد ينافي التعريف لعدم الاطلاع معه على حقيقة الشيء وعدم تمييزه عما عداه • - وجوابه - انته لا مانع من الترديد اذا كان المقصود به ذكر أقسام الشيء وإنما لا يصح لو كان المقصود به التشكيك فائه ينافي التعريف •

وسابع عشر: اثه يشمل التعريف بالأجزاء الخارجية كما اذا عريف البيت بالستخف والجدران والسور والهيئة المخصوصة فائه يستلزم تصوئرها تصور المعريف مع انتهم لم يعدوها من التعريف في شيء و ودعوى اند التعريف بها لا يصح لعدم التفاير بينها وبين المحدود لكون الصورة الحاصلة منها عين الصورة الحاصلة من المحدود فاسدة لما عرفت من اند الميزان في التفاير بين المعريف والمعريف هو اختلاف الوجود الذهني لهما وفيما نعن فيه قد اختلفا في الاجمال والتفصيل نظير الاختلاف بين الحد المركب من الجنس والفصل ومحدوده وجوابه ـ ان هذا إنما يرد على من لا يصحح التعريف بالأجزاء الخارجية واماً من صححه وجورة وكالشيخ ابن سينا وجماعة فلا يرد عليه و

وثامن عشر: ان التعريف يشمل الجزء الأخير من التعريف فاته يستلزم تصوره تصور ذلك الشيء المطلوب تعريفه • مد وجوابه مد ان ظاهر التعريف هو الاستلزام ينفسه • والجزء الأخير لم يستلزم ذلك بنفسه بل بواسطة استلزامه لتمام التعريف •

# تعريف المتأخرين للمعرف

(عريّف المتآخرون المعريّف بما يقال على الشيء لأفادة تصويّره ) • ويرد عليهم تسعة عشر ايرادًا •

أولاً : انَّ التعريف لا يقال على الشيء ولا يحمل عليه فانُّ قولنا :

الحيوان الناطق في تعريف الانسان لم يحمل على الانسان لأنه لم يقصد به التصديق بحال الموضوع وإنما قصد به افادة تصور المعرقف وحضوره في الذهن وليس بينهما حكم ولذا لا يصح أن يكذئب وإنما يصح أن يقال ائه ليس بتعريف واند هذا ليس بفصل أو خاصة ، وإنما يقرأ بالرفع لا لأنه خبر لمبتده محذوف بل لأنه مرفوع لوقوعه بعد (أي) التفسيرية المقددة ، وجوابه ـ ائه محمول على المعرقف غاية الأمر لم يقصد بالحمل بيان حال المعرقف وإنما قصد به تصوره كما هو شأن سائر ما يقال في جواب ما هو أو أي شيء ،

وثانيا : انا اذا تصورنا الحيوان الناطق وتصورنا منه الانسان بدون تحقق الحمل بينهما فائه لا إشكال يكون معريّقا له في هذه الحال إذ التعريف من المطالب التصويّرية والمقصود بالذات هو التصسور وليس هو من المطالب التصديقية حتى يعتبر فيه الحمل كما لو تصورنا الفرس بالحيوان المطالب التصديقية حتى يعتبر فيه الحمل كما لو تصورنا الفرس بالحيوان الساهل بدون الألفاظ وإن أبيت عن عهم الحمل فيه فانظر الى قولنا تعريف الانسان : هو الحيوان الناطق أو قولنا : الحيوان الناطق معيّز الانسان أو معريّفه فائه لم يكن الحيوان الناطق في هذه الأمثلة محمولاً على الانسان مع ائه لا إشكال في ائه يكون تعريفا له و ودعوى ان الممل المعلي ما من شأنه أن يحمل عليه خلاف ظاهر التعريف فائه ظاهر في الحمل الفعلي مع ائه يشمل ما إذا ذكر التعريف للمعريّف لبيان الحكم عليه لا لأفادة تصويره إذ يلزم أن يكون معريفا لأنه من شأنه ذلك مع انه ليس من المعريّف في والحاكية شيء و حووابه ـ ان المراد بما يقال عليه هو الصور المنطبقة عليه والحاكية عنه والوجه له فان الفلاسفة لا يتقيدون بالألفاظ وأحكامها فما ذكر تكون عنه والوجه له فان الفلاسفة لا يتقيدون بالألفاظ وأحكامها فما ذكر تكون عنه والوجه له فان الفلاسفة لا يتقيدون بالألفاظ وأحكامها فما ذكر تكون

تعاريفاً بالذات فيما اذا كانت صورة للمعرّف بالذات وإلا فهي تلزم التعريف فيما كان لازمها ذلك .

وثالثا: ان الأجزاء الخارجية قد يعرف بها الشيء مع اتبها لا تقال على المحرف كما يعرف البيت بأنه سقف وجدار وسور مع الهيئة المخصوصة وهكذا قد يعرف الإنسان بأنه لحم ودم وعظم مع الهيئة المخصوصة وفي المحكي عن الحكمة المشرقية للشيخ جواز التحديد به و ودعوى ان التحديد به فاسد لعدم التفاير بينه وبين المحدود لكون الصورة الحاصلة من عين الصورة الحاصلة من المحدود ، فاسدة للاختلاف بينهما بالاجمال والتفصيل نظير الاختلاف بين الحد المركب من الجنس والفصل ومحدوده ، وجوابه لنقير الاختلاف بين الحد المركب من الجنس والفصل ومحدوده ، وجوابه وجودا والاتحاد في الوجود هو المصحح للحمل وما اشتهر من ان الأجزاء الخارجية لا تحمل إنما المراد لا يحمل كل واحد منها لا مجموعها ،

ورابعا: ان مثل الحيوان الناطق أو الضاحك اذا قيل على الانسان لا لافادة تصورُه بل للحكم عليه أن لا يكون تعريفا مع انه لا اشكال يوجب كسبه لمن أراد معرفة الانسان كسبا منطقيا كيف ؟ وقد قالوا في صدر كتبهم: ان المعرف هو الموصل للمجهول التصوري • وجوابه ما اته حال الحكم به لا يكون صورة للشيء ومحصلا له اماً بالنسبة الى نفس الشخص فواضح واماً بالنسبة الى العالم والمستعلم فلان المستعلم ما لم يعلم بأن هذا للحمول صورة للمجهول لا يكسبه به ومع جعله حكماً عليه لا يكون صورة له عند المستعلم ه

وخامسًا : اندَّ التعريف يشمل صورة ما اذا قيل المباين على الشيء لافادة

تصويره كما اذا قيل على الانسان ائه حيوان صاهل مع أنه ليس بتعريف لمدم كونه كاسبا له • إن قلت : انَّ المراد بتعريف المتأخرين ما من شأنه أن يقال عليه وفسرت الشأنية بالصحة فيكون المعنى ما يصح حمله عليه لافادة تصوئره والمباين لا يصح حمله على الشيء لافادة تصوره فلا يصدق على مثل ذلك تعريف المتأخرين سلمنا انَّ المراد به الحمل الفعلي كما هو ظاهر اللفظ إلا ان المراد به الحمل الصادق في نفس الأمر ويكون قصد الافادة به قصدا صحيحاً والمباين ليس كذلك • قلنا : هذا خلاف الظاهر إذ الحمل والافادة ظاهران في خصوص الفعلى منهما وانهما أعم من المطابق منهما للواقع والمخالف له إذ هما من أفعال النفس التي قد تطابق الواقع وقد تخالفه ولو سلمنا ذلك كما يقال: اندَّ شأن التعاريف كذلك فيلزم أن يدخل في التعريف مثل الانسان نطق والانسان ضحك لأنه يصح حمله عليه بحمل الاشتقاق كأن يقال: الانسان ناطق أو ضاحك أو بحمل ذو هو بأن يقال : الانسان ذو نطق وذو ضحك . إن قلت : انهُ هذا تعريف للمعرِّف الصحيح والمذكور ليس بمعرِّف صحيح • قلت : صحة الممرِّف تعلم من تعريفه إذ هو الميزان في معرفة صحته وعدمها • ــ وجوابه ــ انَّ من اطلع على حقيقة الحال فلا يعقل ان يعرفه بذلك وامًّا عند الجاهل بحقيقة الحال فهو تعريف عنده ٠

وسادسا: اثه لا يشمل الرسم لأن الرسم لا يفيد تصور الشيء وإنما يفيد امتيازه عن جميع ما عداه ولذا المتقدمون في تعريفهم عطفوا ( بأو ) الامتياز عن جميع ما عداه على تصور الشيء كما تقدم • ـ وجوابه ـ انتقصور الشيء اذا اطلق فهو ظاهر في الأعم من تصوره بالكنه أو بوجه يمتاز به عن جميع ما عداه فيشمل الحد والرسم وفي عبارة المتقدمين لما عطفوا عليه

الامتياز ( بأو ) علم ان مرادهم بالتصور هو التصور بالكنه لأن العطف ( بأو ) يقتضى المغايرة .

وسابعاً: انه المفيد لتصوير الشيء هو المبدأ الفياض لا القول فكيف تنسب الافادة للقول • \_ وجوابه \_ اثا لو سلمنا ذلك فالتعريف جار على ما هو المرتكز في الأذهان من انه القول هو المفيد لا على الدقمة العقلية والآراء الفلسفية •

وثامنا : اثه يشمل التعريف بالأعم والأخص اذا قيل على الشيء لافادة تصويره و وبعبارة أوضح ان تصوير الشيء يشمل سائر تصوراته ولو بوجه ما والتعريف بالأعم أو الأخص يحصل به تصور الشيء بوجه ما فكان عليه أن يقيد بالكنه أو بوجه يمتاز عما عداه و ودعوى ان هذه شروط ومن شأن الشروط أن لا تكون داخلة في حقيقة المشروط ويمكن وجود المشروط بدونها والمدة فائهم لم يجعلوها شروطا وإنما قالوا : اثه لابد في التعريف منها واللا بدية ظاهرة في اعتبارها في الحقيقة و ودعوى الله تعريف للمعرف المسحيح و فاسدة لأن صحة المعرف تعلم من التعريف إذ هو الميزان في معرفة كون الشيء معرفاً أم لا وجوابه بان شرط المساواة ليس بداخل في مفهوم المعرفة وإنما الحقه بعضهم فمن ألحقه قال : ان التعريف بالأعم والأخص لم يفد التصور فيكون خارجاً عن التعريف ومن لم يشترطه قال التصور فيكون داخلاً فيه والأخص لم يفد التصور فيكون داخلاً فيه والم يشترطه قال

وتاسعاً: ان الظاهر من التعريف ان المعرّف علة لتصوءر المعرّف مع اثا كثيراً ما نذهل عن التعريف مع بقاء تصور المعرّف • ــ وجوابه ــ اثه لو سلمنا ذلك فهو علة محدثة لا مبقية •

وعاشرا ، وحادي عشر ، وثاني عشر ، وثالث عشر ، ورابع عشر ، وخامس عشر ، وخامس عشر ، ما أوردناه عشر ، ما أوردناه على تعريف المتقلمين أولا ، وثانيا ، وثالثا ، ورابعا ، وخامسا ، وسادسا ، وسابعا ، وثامنا ، وثامنا ، وتاسعا ، وعاشرا ،

# شروط العرف اشتراط العرف بالسياواة

( اشترطوا في المعرّف أن يكون مساويا للمعرّف لما قرروه من عدم كونه أعم منه أو أخص منه أو مباينا له ) • ويرد عليهم سبعة ايرادات •

أولاً: ان العلم بالمساواة تستدعي معرفة الموري وتمييزه عما عداه وإلا لم يحرز مساواته حتى يكتسب به • وجوابه ان الكسب من مقولة التصورات لا من التصديقات فالعلم بالشيء الذي هو وجه للشيء الآخر موجب لمعرفة الآخر لا محالة فاذا أدرك الفرس بعنوان الصاهل فقد أدرك الفرس لا محالة بالصاهل وان لم يلتفت الى المسلواة بينهما فهي شرط واقعي بمعنى لو انكشف عدم مساواته انكشف ائه لم يدرك الشيء بوجه معير له مضافا الى ائه لا يتم بالنسبة الى العالم والمستعلم •

وثانيا: اندَّ ادراك أحد المتلازمين يستلزم ادراك الآخر مَع انه لا تساوي بينهما • \_ وجوابه \_ اندَّ ادراك أحد المتلازمين إنما يوجب ادراك وجود الإخر والتصديق بوجوده لا تصوئره ونحن كلامنا في التصوئر • نعم لو كان بينهما لزوم ذهني كان إدراك أحدهما موجباً لادراك الآخر كالعمى والبصر ولكن هذا يكون قبل التعريف •

وثالثا: انه سيجيء ان شاء الله ان شرط المعرّف أن يكون أجلى من المعرّف فكيف اعتبروا فيسه المساواة للمعرّف • ـ وجوابه ـ ان المراد بالمساواة هن المساواة في الصدق التي هي من أقسام النّسب الأربع وهذا لا ينافي اعتبار كونه أجلى في المعرفة من المعرّف وأظهر منه •

ورابعا: ان اشتراط المساواة في المعرّف بنافيه التعريف به لأن التعريف إنما هو لبيان مفهوم المعرّف لا لبيان افراده و المساواة انما تكون بين الافراد وهي غير مقصودة و وجوابه ـ نعم انه لبيان المفهوم لكن شرط المفهوم المبيئن هو المساواة مع المعرّف في الافراد هذا كله مع الاغماض عن دعوى كون المقصود في التعريف هو بيان المفهوم لتعييز الأفراد و

وخامسا : انه قد يكون بين المتباينين خصوصية بحيث يفيد تصوير أحدهما تصور الآخر ، وقد عريفوا الدلالة بفهم الممنى مع انه أمر مباين لها لأن فهم المعنى من توابع الدلالة ، وعريفوا فصاحة المفرد : بالعدم مع انه أمر مباين لها لأن الفصاحة أمر وجودي وهكذا اللازم البين بالمعنى الأخص يحصل عند حصول ملزومه في الذهن فيكون من الموصل للمجهول التصوري فلا وجه لاشتراط المساواة ، ويمكن الجواب عنه بما أجبنا به عن الايراد السابع الذي سيجيء ،

وسادسا : ان كثيرا ما يشعر ف الشيء بالمثال وقد يكون أخص كقول النحاة : الفعل كفرب والاسم كزيد وقد يكون مباينا كقولهم : العلم كالنور فلا وجه لاشتراط المساواة • \_ وجوابه \_ ان التعريف لم يكن بنفس المثال وإنما كان بالمشابهة وهي ان كانت خاصة به كان رسما وإلا كان تعريفا لفظيا مقصد به مجرد الالتفات لمدلول اللفظ •

وسابعاً: ان التعريف قد يكون بالعلل الأربع كتعريف النظر بترتيب المور معلومة لتؤدي الى أمر مجهول فائه قد اشتهر فيما بينهم ائه تعريف بالعلل الأربع ولا ريب ائه من قبيل التعريف بالمباين لأن وجود العلل غير وجود المعلول • كيف ؟ والعلة الغائية والفاعلية خارجان عن حقيقة الثيء • وجوابه ـ ان مرادهم بالتعريف بالعلل الأربع ليس ان العلل انفسها معرقات بل المعرقف في هذه الصورة هي العناوين المنتزعة للثيء باعتبار مقايسته للعلل الأربع كما يعرف الكوز بالاناء الذي يشرب منه الماء فائه باعتبار مقايسته الى علته الغائية انتزع له عنوان (الذي يشرب) وذلك العنوان يحمل على الشيء وليس بعباين له •

### اشتراط المعرف بعدم الاعمية

( ذهب متأخرو المنطقيين الى عدم جواز التعريف بالأعم معللين ذلك بأنه لا يفيد تصوئر الشيء بكنهه ولا امتيازه عن جميع ما عداه ) ، ويرد عليهم ، ان هذا اشبهه بالمصادرة إذ الكلام في لزوم كون التعريف لابد فيه من ذلك وعدم كفاية الامتياز عن بعض ما عدى المعرقف والأولى في التعليل أن يقال: ان شأن التعريف هو ما يوجب العلم بالشيء وإلا لما كان كاسبا له والعلم بالشيء إنما يكون بعصول صورته في الذهن والأعم ليس بصورة للاخص وإنما هو صورة لما هو أعم من الأخص فلم يكن بموجب للعلم بالشيء فلا يصلح أن يكون كاسبا له ،

## اشتراط العرف بعدم الاخصية

( ذهب متآخرو المنطقيين الى عدم جواز التعريف بالأخص فلا يجوز تعريف الحيوان بالانسان معللين ذلك بأنه أخفى في نظر العقل من الأعم لانه أقل وجودا فيه من الأعم وما هو أقل وجودا في العقل فهو أخفى في نظره وقد استداوا على كون الخاص أقل وجودا في المقل بدليلين أحدهما ان الغاص كلما وجد وجد العام وربما يوجد العام بدون الخاص • وثانيهما : ان شروط تحقق الخاص ومعانداته أكثر فان كل شرط ومعاند للعام فهو شرط ومعاند للخاص ولا ينمكس وما يكون شروطه ومعانداته أكثر يكون وقوعه في المقل أقل وما هو أقل وجودا في العقل فهو أخفى عند العقل ) • ويرد عليهم ثلاثة إيرادات •

أولاً: إن أصل القاعدة وهو اند كل ما كان أقل وجوداً في المقل فهو أخفى غير مسلم فاند الشيء قد يكثر وجود نظائره في العقل فيكون أظهر عند المقل مع الله يكون أقل وجوداً من غيره الذي لا يكثر نظائره وكان نظريا وبكثر وجوده في العقل و مع ان كثيراً من الأحكام البديهية تكون أقل وجوداً في عقولنا من بعض الأحكام النظرية لكونها ليست بمحل الابتلاء مثل النظرية وطالما كان الخاص أكثر وجوداً من العام لكون الاحتياج اليه آكثر من العام فيكون وجوده في العقل آكثر منه ه

وثانيا: ان الوجهين المذكورين إنها هما في الخاص بالنسبة الى العام الذاتي له بحسب الوجود الخارجي حيث ان العام الذاتي للخاص يوجد بدون الخاص ولا عكس وهكذا كلما كان شرطا ومعائدا لهذا العام في الوجود الخارجي فهو شرط ومعائد لهذا الخاص في الوجود الخارجي ولا عكس واما بالقياس الى الوجود الذهني فهو غير مسلم فائ الخاص قد يتصور بوجه ما ولا يلزم حينئذ من تصوره تصور الأعم فائ اذا تصورنا الانسان بأنه ضاحك لم يلزم أن تتصور في ضعنه الحيوان وقد يكون الخاص متصوراً الانسان بالكنه لا على سبيل التحليل كما لو كان متخيلاً في الذهن بنفسه بدون ال

يكون أي شيء واسطة لملاحظته كما لو تصورنا الملك بنفسه لا بجنسه وفصله فهي ملاحظة للشيء بكنهه لا على سبيل التحليل كما هو الشأن في البسائط العقلية فائه في هذه الصورة لا يلزم تصوير العام حتى لو كان ذاتيا وهكذا الخاص قد يتصوير من دون التفات الى ما هو أعم منه من الأعراض و نعم إنما يلزم من تصور الخاص تصور العام لو كان العام لازما بينا للخاص أو تصوير الخاص بكنهه على سبيل التحليل فائه يتصور الذاتي الأعم منه والتحقيق لعدم صحة التعريف بالإخص هو ائه وان ميئز الأعم عما عداه لكنه لم يسير نفس الأعم عن الاغيار بل إنما ميئز نوعا خاصا منه فهو لا يوجب حصول صورة نفس الأعم في الذهن فلا يكون كاسبا له وإنها كان كاسبا لنوع منه و مشافا الى امكان دعوى اظهرية العام من الخاص لكثرة الاحساس خصول من الخاص والاطلاع عليها أوفر منه لكن هذا إنما يتم في العام الذي تكون افراده محسوسة واماً العمومات التي لا تكون افرادها محسوسة كالمجردات فلا يتم فيها ذلك و

وثالثا : ان تمريف المعرف أخص من المعرف لأنه من أفراده ولأن ليس كل معرف هو نفس ما يقال على الشيء فظهر جواز كون التعريف بالأخص • وجوابه ان بينهما تساوي إذ كل ما صدق عليه المعرف يصدق عليه اته يقال على الشيء لافادة تصوره وبالعكس • إن قلت : ان المعرف يصدق على تعريفه والتعريف لا يصدق على نفسه وإلا لزم كون الشيء فردا لنفسه • قلنا : قد تقدم في النسب ان هذا لا يضر بالتساوي •

### اشتراط كون المعرف أجلي

(قالوا: لابد في المعرّف أن يكون أجلى من المعرّف حتى يكون سبباً لمعرفته وإلا فلا توجب معرفته معرفة المعرّف إذ فاقد الشيء لا يعطيه ) • ويرد عليهم ايرادان •

أولاً: ان الحد لا يلزم أن يكون أجلى لأن أجزاه الشيء واحدة لا تتغير فاذا كانت نظرية لا يمكن تبديلها بأجزاء غيرها في التعريف و وجوابه ـــ اثله لابد في هذه الصورة من كسبها واطلاع العقل عليها ثم يعرّف بها وإلا فلا يحصل بها شيء أصلاً •

وثانيا : إن اريد ان المعرّف للشيء لابد وأن يكون أجلى من جميع المعرّفات التي تصلح له فهو مضافا الى ائه خلاف ظاهر كلامهم غير لازم وإن اريد ائه أجلى من المعرّف فهو يقتضي المشاركة في الجلاء مع ان المعرّف لا جلاء فيه ولا ظهور له في العقل وإلا لما احتاج للتعريف • ـ وجوابه ـ ان المعرّف لابد وأن يكون متصورا بوجه ما ومجليّا عند العقل بوجه ما وإلا لزم طلب المجهول المطلق فيكون فيه جلاء نوعا ما إلا ان المعرّف أجلى منه •

### اشتراط تقديم الجنس على الفصل

(قالوا: يجب تقديم الجنس على الفصل والخاصة في التعريف فلا يقال في تعريف الانسان ناطق حيوان و وقد عللوا ذلك بأن الجنس لأعميته أوضح وأجلى فالنفس له أقبل وبأن الجنس مبهم والفصل محصسًل له ومميسٌز ويسهل الانتقال من المبهم الى المميسٌز والمحصسٌل و وبأن الفصل قيد للجنس والمقيد مقدمً على القيد) و ويرد عليهم و

انة التعليل الأول لا يثبت الوجوب لأن الأعم لو سلم الله أوضح لكن فيما كان ذاتيا للاخص والجنس ليس بذاتي للفصل سلمنا انة الأعم مطلقا أوضح لكن أي موجب لتقديمه • وكونه أقبل للنفس لا يمنع من قبول النفس له لو أخر وهكذا الكلام في التعليل الثاني فانة سهولة الانتقال لا موجب لها إلا أن الخاص اذا ذكر أولا واطلع عليه لم تبق النفس متجهة لما هو الأعم لأن المرفة حصلت بالأول بخلاف ما اذا ذكر العام أولا بقيت النفس متجهة للمير ومن المعلوم ان هذا لا يوجب التقديم بل إنما يقتضي استحسانه وهكذا الكلام في التعليل الثالث فان الصفة قد تقدم على الموصوف مع انها قيد له كما يقال : جرد قطيفة واعتق مؤمنة الرقاب وصل خلف عدول الرجال • تقسمهم المعرف

(قستموا المعرتف الحقيقي الى قسمين حد إن اشتمل على الفصل القريب ورسم إن اشتمل على الخاصة وقسموا كل منهما الى تام وهو ما اشتمل على الجنس القريب وناقص إن لم يشتمل عليه ) • ويرد عليهم أحد عشر ايرادا •

أولاً: ان المركبات الاعتبارية التي لها وحدة اعتبارية كالصلاة يكون حدها بذكر أجزائها المتباينة وليس لها جنس ولا فصل وهذا القسم من التعريف ليس بداخل في واحد من الأقسام • ودعوى ائه أسقط لندرته • فاسدة لأن قواعد هذا الفن عامة وفي باب التصديقات تذكر أقسام للقضايا نادرة التحقق • \_ وجوابه \_ ان كلامهم في تعريف المركبات الحقيقية ذات الوحدة الحقيقية •

وثانيًا : انَّ الصنف يعرُّف بالنوع كتعريف الحبشي بالانسان الأسود

فائه تعريف شائع مستعمل في العلوم كما في تعريف أقسام موضوعات مسائلها وهو ليس بداخل في واحد من الأقسام المذكورة • لا يقال : انه هذا حد تام لأن النوع عبارة عن الجنس والفصل • لانا نقول : ان النوع غير الحد النام لاختلافه معه بالاجمال والتفصيل ولذا يعرقف به • لا يقال : النوع بالنسبة الى أصنافه يكون جنسا لأنه تمام الذاتي المشترك بينها فان الأصناف حقائق اعتبارية وتمام الذاتي المشترك بينها ولا إستحالة في كون الشى، نوعا حقيقيا للجزئيات وجنسا لحقائق عرضية لأنا نقول : ان النوع تمام حقيقتها وإنما كان الاختلاف بينها بالعوارض فهو نوع لها كما هو نوع للجزئيات • وجوابه ب ان الأصناف ماهيات العتبارية ونحن كلامنا في الماهيات الحقيقية •

وثالثا: ان التعريف بالمثال كما يقال: النفس هي كالملك بالنسبة الى المدينة ، وكقولهم: العلم كالنور والجهل كالظلمة أو بالضد كما يقال: العلم هو عدم الجهل والنور عدم الظلمة ومنه تعريف النحويين للاسم بقولهم: كزيد وللفعل بقولهم: كفرب هو ليس بداخل في أحد الأقسام المذكورة وجوابه ـ ان التعريف إنما وقع بالمماثلة والمعاندة وهما من الأعراض فان اختص المعرف بهما كان تعريفا بالخاصة وإلا كان تعريفا لفظيا و

ورابعاً: اند التعريف بالجنس القريب مع العرض العام بحيث يكون المجموع منهما يخص المعرف ويساويه كتعريف الانسان بالحيوان المنتصب القامة فائه تحصل به صورة الشيء في الذهن مع ائه ليس بداخل في أحد الأقسام وهذا بخلاف التعريف بالمركب من العرضين العامين كتعريف الخفاش بالطائرة الولود فائه يمكن دعوى ائه خاصة مركبة فيكون من قبيل الرسم

وسيجيءً إن شاء الله الكلام فيه •

وخامسا: اندَّ التعريف المركب من الفصل والخاصة كتعريف الانسان بالناطق الضاحك ليس بداخل في أحد الأقسام مع حصول التعريف به بوجه أكمل . ـ وجوابه ـ ان هذا تعريفان حدَّ ورسم لا تعريف واحد .

وسادسا: اند المركب من حد الجنس مع الفصل أو الخاصة كتعريف الانسان بالجسم الحساس المتحرك بالارادة الناطق أو من حد كليهما هو ليس بداخل في أحد الأقسام • ـ وجوابه ـ ائه يمكن أن يقال: اند المراد بالجنس أو الخاصة أعم من نفسها أو تعاريفها •

وسابعا: ان الحد التام أو الرسم التام كما يعصل بما ذكروه كذلك يعصل بما ذكروه مع انضمام الفصل البعيد أو الجنس البعيد أو غير ذلك وهكذا العد الناقص والرسم الناقص و ودعوى الله لا حاجة الى الضم المذكور حيث ان الاطلاع على الكنه أو الامتياز يعصل بما ذكروه من دون الضميمة و مدفوعة بأن الاطلاع والامتياز يعصل بوجه أكمسل من حيث التفصيل والاجمال و وجوابه لل أن غرضهم ان تمامية العد والرسم وتصافهما يعصلان بما ذكر سواه ضم لهما شيء آخر أم لا و

وثامنا : ان الماهية لو تركبت من أمرين متساويين كان التعريف بهما أو بأحدهما ليس بحد ولا برسم إذ هما ليسا بفصلين حيث ما لا جنس له لا فصل له وليسا بخاصة لكونهما ذاتيين للماهية • ـ وجوابه ـ إنا نمنع من تركب الماهية من ذلك كما تقدم ولو جاز التركب منهما كانا فصلين ونمنع من قاعدة ما لا جنس له لا فصل له •

وتاسمًا : انَّ التعريف المركب من العلل الأربعة كما اشتهر في تعريف

النظر ليس بداخل في أحد الأقسام لمدم كونها من الجنس والفصل و وجوابه دما عرفته في جواب الايراد السابع على اشتراط المساواة في المعرق من أن التعريف إنما يكون بالمناوين المنتزعة للشيء بمقايسته اليها وتلك العناوين إن كانت من الذاتيات كان التعريف حدما وان كانت من الأعراض الخاصة كان التعريف رسما و

وعاشراً: انتهم اعتبروا في الرسم أن يكون بالخاصة والخاصة من الكليات المفردة مع أنه قد يكون التعريف بالخاصة المركثبة من عرضين عامين كتعريف الخفاش بالطائر الولود •

وحادي عشر: ان التعريف بالخاصة وحدها أو بالفصل وحده لا يصح الأن التعريف من أقسام الفكر والفكر هو ترتيب أمور و ولأن المفرد ان كان معبولا لم يصح التعريف به و وان كان معلوما كان المرتف أيضا معلوما لعدم تخلفه عنه في المعلومية فلا طلب ولا كسب ولا يأتي هذا في المركب لجواز كون التركيب مجهولا و ولأن الفصل والخاصة لا يدلان على المرتف بالمطابقة وإلا لكانا اسمه ويكون التعريف لفظيا بل اثما يدلان عليه بالالتزام والالتزام يقتضي القرينة الموجبة لنقل الذهن من الملزوم الى اللازم فيكون المرتف واقعا هو تلك القرينة مع الفصل أو الخاصة وعليه فلم يمكن التعريف بهما وحدهما وحوابه اماع عن التعليل الأول فيظهر الحال فيه مما ذكرناه في جواب الايراد الخامس على تعريف المتقدمين للمعرتف واماً عن التعليل واماً عن التعليل واماًا عن التعليل واماً عن التعليل واماً عن التعليل واماً عن التعليل الأالي فيعلم مما ذكرناه في جواب الايراد السابع على تعريف المتقدمين للمعرتف واماً عن التعليل الثالث فان المعرتف ليس سنخه من سنخ الدال وإنما هو احضار للشيء بنفسه أو بوجهه و والاحتياج الى القرينة لا يضر بالتقسيم احضار للشيء بنفسه أو بوجهه و والاحتياج الى القرينة لا يضر بالتقسيم احضار للشيء بنفسه أو بوجهه و والاحتياج الى القرينة لا يضر بالتقسيم احسار للشيء بنفسه أو بوجهه و والاحتياج الى القرينة لا يضر بالتقسيم

فانَ الغرض كما عرفت غير مرة انَ المراد انَ التعريف بهما بدون العِنس القريب ولو انضم اليهما ألف قرينة يكون تعريفاً ناقصاً .

## اختصاص العد التام بمعرفة الكنه

( خصوا الحد التام بأنه الموصل الى الكنه دون غيره ) • ويرد عليهم ايرادات ثلاثة •

أولاً : انَّ بعض الرسوم قد توجب الاطلاع على الحقائق لأن المعرِّفات والحجج إن قلنا : انتها معدات لفيضان المطلوب من المبدأ الفياض فيحوز أن يستعد الذهن القوى لفيضان كنه الحقيقة بمجرد تصويّر الخواص • وإن قلنا : اتَّها أسباب لحصول المطلوب في الذهن فيجوز أن يكون لبعض الخواص نسبة مخصوصية للماهية وملازمة ذهنية بينهما بسببها يعصل كنه الشيء عند حصول تلك الخاصة فانءً الذهن قد ينتقل الى الضد بمجرد خطور الضد الآخر فيه • ولعل البسائط الذهنية من هذا القبيل إذ حقيقتها وماهيتها لها صورة واحدة لا تعدد فيها حتى يتعرين إحداهما بالاخرى بخلاف الماهيات المركبة فانءً ماهياتها لها صورتان إحداهما اجمالية والاخرى تفصيلية مركبة من جنس وفصل فيطلب تعريف الأولى بالثانية • وبعبارة اخرى انَّ الصورة الكاسبة لطبيعة السبيط إن كانت عينها كانت طبيعة السبيط موجودة فيالذهن وإنما أتى بلفظ آخر مرادف لها ويكون من بأب التعريف اللفظي وإن كانت غيرها صادقة عليها كانت وجها لها ويكون التعريف رسما فالبسيط لايمكن كسب كنهه إلا اذا قلنا: انَّ الخواص التي هي وجها له موجبة لحضور نفس كنهه في الذهن • ــوجوابه ــ انَّ التعريف هو صورة الشيء الحاكية عنه فهى لا تحكى إلا عما هو صورة له وليس لها أدنى استعداد أو سبب للحكاية

عن غيرها وإلا لصلح أن تحكي صورة كل شيء عن كل شيء ومن المملوم انَّ صورة الوجه لا تحكي إلا عن الشيء بذلك الوجه وامَّا اذا قلنا : بأن الأشياء توجد بنفسها في الذهن فليس التعريف إلا إيجاد نفس الشيء في الذهن فتارة يوجد بنفسه واخرى بوجهه وخاصته فالأمر أوضح إذ ان خاصة الشيء اذا وجدت في الذهن كان الثيء بوجهه موجوداً فيه لا بنفسه وحقيقته • وامَّا دعوى امكان التلازم الذهني فهي أجنبية عن المقام لأن هذا ليس من التعريف في شيء إذ لو فرض انــ بالتمريف بالوجه تحصل صورة الشيء بوجهه وصورته بكنهه وحقيقته كان المكتسب بالتعريف هو الصورة بالوجه لأنها وقع التعريف بها دون غيرها من لوازمها وتوابعها ولذا لا يصح أن يتعريُّف أحد الضدين مالآخر وإن كانت بينهما ملازمة • مع انَّ التلازم الذَّهني إنما يتصور فيما اذا كان كل منهما حاضرًا في الذهن قبل التعريف • والتلازم بين الضدين إنما وحد لأجل تكرر اقتران وجودهما • والتحقيق في البسائط امًا أن يقال ائتها بديهية كلها لأن تصويرها لا يحتاج الى ترتيب امور فهي لا تحتاج الى التفكير والكسب بل بمجرد الالتفات اليها تحصل حقائقها في الذهن بلا كاسب أو يقال : اذَّ النظري منها يحصل باستقراء نوع افراده فتحصل حقائقها بالتحليل والتقسيم و ودعوى أنَّ الماهيات البسيطة لما لم يكن لها جنس وفصل لا يمكن حصولها في الذهن ، مدفوعة بأنها دعوى بلا برهان فائه أي مانم من حصولها وإن لم يكن لها جنس وفصل ألا ترى الى المفاهيم الاعتبارية والاتنزاعية اذ اكانت وحدانية فانءً حقائقها وهي نفس تلك المعاني الوحدانية الاعتبارية أو الانتزاعية تحصل بنفسها في الذهن مع أنه لا جنس لها ولا فصل وهكذا الماهيات الحاصلة بصورتها الاجمالية في الذهن من دون التفات لجنسها ولا لفصلها وهكذا الماهيات البديهية قد حصلت ماهيتها بصورتها الاجمالية من دون التفات لجنسها ولا لفصلها وهي حاصلة بكنهها الاجمالي •

وثانيا : ان معرفة الكنه بالحد التام ائها تكون بسعرفة جسيع ذاتيات الشيء وجسيع ذاتيات الشيء عينه ونفسه فتعريف الشيء بالحد التام تعريف له بعينه ونفسه ، وجوابه ــ وجود الفرق بينهما بالاجمال والتفصيل .

وثالثا: انَّ الجنس والفصل قد يكونان معلومين بالخاصة لا بذاتهما وكنههما وحينئذ فالتحديد بهما لا يُحصل معرفة المرتف بكنهه، وجوابه انَّ معرفة كنه الشيء هي معرفة أجزائه وفيما نحن فيه قد عرفت الأجزاء للمعريف نعم الأجزاء لم تعرف بكنهها .

# معرفة الشيء بالرسم

(قالوا: ان الرسم احصل به معرفة الشيء) و ورد عليهم ايرادان و أولا : ان الرسم اما أن يتحصل به نفس المرسوم وذاته فيلزم أن يكون الرسم محصلا للكنه واما أن يحصل به أمر مجمل حاصل من وحدة العوارض المأخوذة في الرسم ويكون هذا الأمر المجمل مرآة الملاحظة نفس المرسوم وذاته فيعود المحذور وهو أن يتحصل الكنه من العوارض مع ائه لا وجه لجمل المجمل مرآة دون المفصل واما ان لا يحصل شيء فيلزم أن لا يحصل المبعول بالرسم و - وجوابه - ائه يحصل بالرسم نفس الشيء لا يحصول تلا بالذاتيات كما في الحد بل بوجه يمتاز عما عداه و وبعبارة اخرى ان حصول نفس الشيء ان حصول ما هو متحد معه بالذات وتارة بحصول ما له اختصاص به و

وثانياً : ان الرسم لا يمكن بعد معرفة الشيء بالكنه لأن المقصود

بالرسم ان كان نفس الشىء فقد تم بحصول الكنه وإن كان غيره فيكون نفس الشىء غير مقصود فلا يكون المرسوم مرسوماً • ــ وجوابه ــ انتا المقصود حصول نفس الشىء ولكن بالوجه العارض عليه لا بالوجه الذي هو عين ذاته وهو مجهول قد حصال بالرسم •

# الفرق بين معرفة كنه الشيء ووجهه وبين معرفة الشيء بكنهه ووجهه

(قد اشتهر الفرق عندهم بين معرفة كنه الشيء وبين معرفة الشيء بكنهه والغرق بين معرفة وجه الشيء وبين معرفة الشيء بوجهه ) • ويرد عليهم • الله فرق بينهما إذ في كل منهما قد عثريف الشيء بالكنه أو بالوجه • وجوابه — ان العلم بالذاتيات أو بالوجه ان كان مرآة لمعرفة ذيها كان هذا معرفة للشيء بكنهه أو بوجهه وإن لم يكن مرآة لمعرفة ذيها بل لوحظت بنفسها لنفسها كان معرفة لكنه الشيء أو لوجهه فقط حيث لم يعرف بها الشيء • وقد فرق المتقدمون بينهما بأن مثل الضاحك اذا اعتبر صدقه على شيء أو اتحاده معه كما في موضوع القضية المحصورة بالنسبة لمصاديقه كان علما للشيء بوجهه واذا اعتبر مع قطع النظر عن ذلك كان علما بالوجه كما هو حال موضوع القضية الطبيعية •

# صعوبة معرفة العد

(قالوا: من المسر جدا معرفة حقيقة شيء من الأشياء وإنما نعرفها بالخواص واللوازم دون حدودها الحقيقية لأن الحقيقة لا تعرف إلا بمعرفة الجنس الواقعي والفصل الواقعي بعيث لا يشك بهما ولا يشتبه فيهما وهذا أمر متعذر لأن الجنس يشتبه بالعرض العام لكون كل منهما كلي عام والفصل بالعرض الخاص لكون كل منهما كلي مختص مميز للشيء عما عداه) • ويرد عليهم ايرادان •

أولاً : انَّ هذا يناقض ما ذكروه في باب الكليات من المميزات للذاتي عما عداه إذ مع وجود المميِّزات لا تبقى صعوبة • إلا اللهم أن يناقش في صحتها كما تقدم منا •

وثانيا: ان هذا لا يجيء في مفاهيم الألفاظ ومداليلها لأن المعاني معلومة بالطرق المذكورة من التبادر ونحوه فما أخذ فيها كان ذاتيا لها وإلا فخارج عنها فتحديدها في غاية السهولة وهكذا الماهيات الاعتبارية والانتزاعية فان العقل لا يشك في مخترعاته كما ان المركبات حدها بالأجزاء الحارجية لا صعوبة فيه أصلا للاطلاع على الأجزاء بالصس .

# التعريف اللفظي

(عرائغوه بآنه : ما يقصد به تفسير مدلول اللفظ وقالوا : انته لم يكن فيه تحصيل مجهول من معلوم ) • ويرد عليهم ايرادان •

أولا": اندَّ التعريف الحقيقي قد يكون تعريفا لفظيا فيما اذا كان المعرقف معلوما وكانت دلالة اللفظ عليه مجهولة كما لو قبل لمن يعرف الحيوان الناطق ويجهل دلالة الانسان عليه: ( الانسان حيوان ناطق) فائه يكون تعريفا لفظيا مع ائه تعريف حقيقي لائتماله على الجنس والفصل • \_ وجوابه \_ لا مانع من ذلك فالحيوان الناطق تعريف حقيقي بالنسبة لمن يجهل حقيقة الانسان وتعريف لفظي لمن يعرف حقيقته ويجهل دلالة لفظ الانسان عليه •

وثانياً : انه في التعريف اللفظي تحصيل مجهول من معلوم فائه قبل التعريف اللفظي يجهل مدلول اللفظ وبعد التعريف يعلم مدلوله • والحاصل ان المعنى وإن كان حاصلاً في الذهن قبل التعريف لكنه لم يعلم اثه مدلول اللفظ وبعد التعريف يعلم ذلك م وجوابه السي غرضهم نفي ذلك كلية بل غرضهم اثه لم يكن فيه تحصيل مجهول من معلوم كما في التعريف الحقيقي فان في التعريف الحقيقي كان المجهول نفس المعرف وبعد التعريف يعلم به بخلاف اللفظي فان نفس المعرف معلوم ولكن لجهل دلالة اللفظ عليه م



# محتومات الكتاب

- ٤ مقدمة في تأريخ علم المنطق
  - ه واضع علم المنطق
- ه الكتب التي وضعها ارسطو لعلم المنطق
  - ، واضع الكليات الخمس
  - ٦ نسبة وضم الشكل الرابع لجالينوس
  - ٦ أول من ترجم كتب ارسطو في المنطق
- ٣ الفارابي هو المهذب والمنقح لصناعة المنطق
- ٦ الفزالي هو أول من مزج علم المنطق بعلوم المسلمين
- ٦ ما أزاده المتأخرون على مسائل المنطق وما أخلو فيه
  - ٣ مبدأ تاريخ النقد لعلم المنطق
    - ٧ تحريم الفقهاء للمنطق
  - حملة الفلاسفة الفربين على المنطق
    - ٨ محاربة الصوفية للمنطق
    - القسم الأول في التصورات
- ١٥ قراءة المقدمة بكسر الدال وفتحها وما يورد على ذلك
  - ١١ التاء في المقدمة للتأنيث لا للنقل
- ١١ أخذ المقدمة من مقدمة الجيش والتحقيق في النقل
- ١٠ دعوى نقل المقدمة من مقدمة الجيش تنافي تصريحهم بجواز قراءة
   الدال منها بالفتح والكسر

#### اسم الموضوع الصفحة فساد ما استدل به على استعمال المقدمة على سبيل التوصيف ۱۳ الفرق بين مقدمة الكتاب وبين مقدمة العلم من وجهين 18 الموجب لجعل مقدمة الكتاب من سنخ الألفاظ ومقدمة العلم من سنخ ١٤ المعانى والاولى لا يجب الاطلاع عليها والثانية يجب الاطلاع عليها النسبة بين مقدمة الكتاب وبين مقدمة العلم ۱٦ ما يورد على كون الموضوع والتعريف والغاية من مقدمة العلم ۱۷ ظرفية الثلاثة للمقدمة 19 التنافي بين جملهم تصور الموضوع للعلم مقدمة للعلم وبين عدهم له 19 من أجزاء العلم وجه توقف الشروع في العلم على التعريف للعلم وما يورد عليه 11 لو كان طلب المجهول المطلق محالاً لزم وجود علوم في النفس لا تتناهى ۲. المناقشة في محالية طلب المجهول المطلق 41 المناقشة في ان تعريف العلم موجب للوقوف على جميع مسائل العلم 17 اجمالاً وفي انه يميز مسائله وجه نوقف الشروع في العلم على بيان الحاجة له وما يورد عليه 44 العلوم الحكمية تطلب لذاتها من دون معرفة الحاجة لها 40 لابد من اثبات ان غاية العلم لا تحصل من غيره 40 ان توهم الفائدة مصحح للشروع في العلم ۲٦ مذهبالحكماء علىمان الارادة تنوقف على اعتقاد النفع بخلاف الاشعرية 77

وجه توقف الشروع في العلم على بيان موضوعه • وما يورد عليه

بن مقدمات الشروع

على نفي تميز العلوم عوضوعاتها

لاف الحيثيات وتقسيم الحيثية

| ة اسم الموضوع                     | الصفح |
|-----------------------------------|-------|
| عدم صحة عد التصديق بالموضوعية .   | ٣٠    |
| ما اشتهر من تمايز العلوم بالغايات | ٣•    |
| الردعلى صاحب الكفاية فيما تمسك به | ٣١    |
| الدليل على وجود الموضوع للعلم     | ۳۱    |
| جواز تميز العلوم بالمحمولات       | ٣٢    |
| المناقشة في اختلاف الموضوعات باخت | 44    |
| الى تعليلية وتقيدية               |       |
| بيان موضوع العلم وتقسيم العرض الى | ٣٤    |

٣٤ بيان موضوع العلم وتقسيم العرض الى ذاتي وغريب وما يورد على ذلك

٣٤ الوجه في تعريف مطلق موضوع العلم في علم المنطق

٣٥ صدق تعريف الموضوع على المساوي له

٣٥ تعريف الموضوع يقتضي ان لا تكون من مسائل العلم الشرطيسة
 والحملية السالبة •

٣٥ صدق تعريف موضوع العلم على موضوع المسألة والباب

٣٦ لزوم خروج المسائل البدهية عن العلم

٣٧ ان مقتضى تعريف الموضوع ان يكون الموضوع وبهمدا لا متعددا

٣٨ المراد بالواسطة هو الواسطة في الثبوت أو الاثبات أو العروض

٤٠ لا وجه لعد العارض بواسطة المباين

٧٤ ان في مسائل العلوم ما يعرض للموضوع بواسطة المباين

ان مقتضى تفسير الاعراض الذاتية ان تكون مسائل العلوم كلها اما
 ضرورية مطلقة أو دائمة مطلقة ٠

الصفحة اسم الموضوع

| عدم الوجه في عد العارض بواسطة الجزء الأعم من الاعراض الذاتيا      | ٤٣ |
|-------------------------------------------------------------------|----|
| المناقشة في ان العارض بواسطة المساوي منالاعراض الذاتية للعوضوع    | įo |
| المناقشة في عد العارض بواسطة الأخص من الاعراض الغريبة             | ٤٦ |
| ان الجزء لا يصح أن يكون واسطة في العروض                           | ٤٧ |
| ان نوع مسائل العلم تبحث عن العوارض بواسطة الأخص وهي من            | ٤v |
| الأعراض الغريبة                                                   |    |
| ان من مسائل العلم ما يبحث فيها عن العوارض بو اسطة الأعم وهي غريبة | ٥٤ |
| العلم : تعريفه وما يرد عليه                                       | •• |
| المناقشة في ذكرهم تعريف العلم في صدر كتبهم                        | 00 |
| ان العلم حصول الصورة لا الصورة الحاصلة                            | 00 |
| ان تعريف العلم لا يشمل الجهل المركب مع انهم جعلوا من أقسامه       | ۲٥ |
| الجهل المركب                                                      |    |
| معنى العقل                                                        | ٥٦ |
| المراد بصورة الثيء                                                | •٧ |
| شمول تعريف العلم لعلم الواجب والمجردات مع عدم اتصافه بالبداهة     | ٥٧ |
| والنظرية                                                          |    |
| عدم صحة تعريف العلم                                               | ٥٩ |
| ان العرض المساوي يعرُّف به مساويه مع انه ليس بصورة له             | ٦. |
| عدم شمول التعريف لعلم الاشبياء بأنفسها                            | ٦. |
| عدم صحة تعريف العلم بالصورة                                       | 71 |

|              | (-)                                                      |
|--------------|----------------------------------------------------------|
| لصفحة        | اسم الموضوع                                              |
| 1 71         | ن تعريف العلم لا يشمل العلم بالمعدومات                   |
| 1 71         | لرسالة التي الفناها في بيان حقيقة العلم وأقسامه          |
| ٦ ١          | ماريف العلماء للعلم                                      |
| 1 71         | لمناقشة في تعاريف العلماء للعلم                          |
| 1 78         | ن حقيقة العلم عبارة عن وجود الشيء في صقع الذهن           |
| 1 78         | لعلم أمر وجودي                                           |
| ۱ ٦٤         | لشيء يوجد بنفسه في الذهن لا بشبحه                        |
| ٠ ٦٥         | بقيقة العلم نفس حصول الصورة لا الصورة الحاصلة            |
| 1 7          | لعلم من الأمور الوجدانية وليس له ماهية وراء الوجود       |
| ۱ ۳۰         | ن العلم لا يمكن حده ولا رسنه                             |
| ; <b>1</b> , | نسيم العلم الى التصور والتصديق                           |
| 1 %          | ختلاف العلماء في التصور والتصديق                         |
| 1 7,         | لاقسام عبارة عن المقسم المنظم اليه القيود المختلفة       |
| ٠ ٩١         | بطأ من جمل التصديق نفس الاذعان                           |
| ٠ ٦١         | بطأ من قسءًم العلم الى التصور الساذج والتصديق            |
| 1 7/         | ن التصديق ليس قسما من العلم                              |
|              | دم صحة تقسيم العلم الى التصور والتصديق                   |
|              | دم صحة تفسير الحكم بأنه ادراك لوقوع النسبة أو لا وقوعها  |
|              | نسيم العلم الى التصور والتصديق • وما يورد عليه           |
| <b>•</b> •   | ببهة تقسيم المفهوم للكلي والجزئي مع ان المفهوم بنفسه كلي |
|              |                                                          |

#### اسم الموضوع الصفحة تعريفهم للتصور وما يورد عليه ٧٢ بيان التصديق وما يورد عليه \* وحدة المقسم معتبرة في الاقسام W ما يورد على تقسيم العلم الى البديعي والنظري V٨ تعريفهم البديهي وما يورد عليه ٨. ان بعض العلوم البدهية يقام عليها الدليل ٨١ تعريف النظرى وما يورد عليه AY الدليل على نظرية بعض التصورات والتصديقات وما يورد عليه ٨٣ البرهان على بداهة بعض التصورات والتصديقات وما يورد عليه ٨٤ أقسام المنكر للضروري ٨٤ اختبارية الحركة الفكرية ۸٦ الدليل على وجود الواجب ٨v تم نف الفكر والنظر وما يورد عليه w تمريف الحدس \* ان بالفكر تحصل للنفس حركتان ۸٩ الفرق بين الحدس والفكر 11 أقوال العلماء في السبب في حصول المعرفة وانه هو الله تعالى أو غيره ٩. الاختلاف في هوية الانساز 97 في افادة النظر للعلم ٩٣

بيان قاعدة ان الجزئي لا يكون كاسبا ولا مكتسبا وما يورد عليها

#### اسم الموضوع الصفحة ان قاعدة الجزئي لا يكون كاسبا ولا مكتسبا مختصة بالاكتساب 40 التصورى فقط كيفية ادراك النفس للأشياء 47 بيان قاعدة ان البسيط لا يكون كاسبا ولا مكتسبا وما يورد عليها 44 بيان الحاجة للمنطق وما يورد عليه 99 مصدر الخطأ في الذهن 44 الخطأ في المادة ينتهي الى الخطأ في الصورة 99 الدليل الذي اقيم على عدم الحاجة الى المنطق والجواب عنه 1 .. تعريف علم المنطق وما يورد عليه 1.4 المنطق واسطة بين العقل ومباديء المطالب الكسبية 1.4 وجه وقوع الخطأ من المنطقيين 1.2 ان المنطق صناعة 1.2 بيان حقيقة كل علم وان ما يذكر من تعاريف العلوم كلها من قبيل 1 . 2 الرسوم ، ما يورد على ذلك المنافاة بين قولهم حقيقة كل علم مسائله وبين جعلهم أجزاء العلوم ثلاثة 1.0 بيان موضوع علم المنطق وما يورد عليه 1.4 بيان ما له دخل في الايصال القريب والبعيد والابعد 1.4 المنطق يبحث عن امور غير موصلة 1.4 ان الايصال لا يصح بحث المنطقي عنه لأنه عرض غريب والجواب عنه 11. ان موضوع المنطق الالفاظ لا المعلوم 11.

#### اسم الموضوع الصفحة بيان ان موضوع المنطق هو المعقول الثاني 111 بيان معنى المعقول الثاني 111 تقسيم الحيثية الى اطلاقية • وتقيدية • وتعليلية • 118 بيان وجه تقديم مباحث التصور على التصديق وما يورد عليه 110 وجه تصدير مباحث التصور بمبحث الألفاظ 110 تمريف الدلالة وما يورد عليه 114 بيان الدور في الدلالة والجواب عنه 114 ان الدلالة صفة قائمة بين المدلول والدال فلا وجه لجعلها صفة للدال 14. تقسيم الدلالة الى اللفظية وغيرها وما يورد عليه 14. الاشكال في خروج دلالة المجاز عن الدلالة التي ذكرها المنطقيون 171 والجواب عنه الاشكال في خروج الدلالة المفهومية • والاقتضائية • والتنبيهية • والاسائية • والاشارية • والكنائية • والدلالة على اللوازم العقلية عن الدلالة التي ذكرها المنطقيون والجواب عنه الاشكال في خروج دلالة اللفظ على نوعه أو جنسه أو مثله عن الدلالة 178 التي ذكرها المنطقيون والجواب عنه • بيان الدلالة الوضعية وشرطها وما يورد عليه 178 سان الدلالة العقلية وشرطها وأقسامها وما يورد عليه 140 الغرق بين الدلالة الالتزامية والدلالة المقلية 177 سان الدلالة الطبعية وشرطها وما يرد عليه 177

| (1)                                                              |         |
|------------------------------------------------------------------|---------|
| اسم الموضوع                                                      | الصفحة  |
| غرق بين الدلالة الطبعية والعقلية                                 | 177     |
| راد بالطبع في الدلالة الطبعية                                    | 11 174  |
| ان الدلالة اللفظية الوضعية وكونها مقصودة بالبحث للمنطقي وم       | ۱۲۷ ت   |
| د على ذلك •                                                      | يو      |
| دلالة صفة قائمة باللفظ بعد الوضع لا تتوقف على الاستعمال ولا      | ١١ ١٢٩  |
| ى ارادة المعنى من اللفظ                                          | عار     |
| سوير الدلالة في الانشائيات تكون بنحو الايجاد                     | مة الله |
| ان الدور في تعريف الدلالة ٠                                      | ۱۳۱ بیا |
| ان تقسيم الدلالة الى المطابقة والتضمن والالتزام وما يرد عليه     | ۱۳۲ بیا |
| جه اختصاص تقسيم الدلالة الى المطابقة واخواتها باللفظية الوضعيا   | ۱۳۲ و-  |
| نسبهة على دلالة اللفظ على الخارج عنه والجواب عنها                | ال الا  |
| بهة ان الدلالة الالتزامية والتضمنية ليست من الدلالة الوضعية      | ۱۳٤ شې  |
| بهة ان الدلالة التضمنية والالتزامية لا وجود لهما • والجواب عنها  | ١٣٥ شم  |
| بيه يفهم وجه اشتراطهم اللزوم البين بالمعنى الأخص في الالتزامية • | وف      |
| يه يفهم معنى قولهم ان فهم الجزء واللازم في ضمن الكل •            | وف      |
| بهة اخرى في نفس الدلالة التضمنية                                 | ۱۳۰ شب  |
| قاض تعاريف الدلالات الثلاثة بعضها ببعض                           | ۱۳۳ انت |
| الامور التي تختلف باختلاف الاعتبار قيد الحيثية معتبر في تعريفها  | ۱۳۷ ان  |
| به حصر الدلالة بالاقسام الثلاثة                                  | ۱۳۷ وج  |
| هة عدم حصر الدلالة بالاقسام الثلاثة                              |         |

شبهة تفى تبعية الالتزامية للمطابقة

شبهة نفى تبعية التضمنية للمطابقة

تقسيم اللفظ الى مفرد ومركب وما يورد عليه

129

184

#### (11) اسم الموضوع الصفحة شبهة خروج المجازات عن هذا التقسيم شبهة لزوم كون الفعل مركبا ١.٥٠ شبهة الدوال الأربع ١٥١ شبهة الكلام من الساهي والفافل ونحوهما ظاهر القضبة اذا أطلقت انها موجهة بجهة الفعلية 101 الشبهة بمثل ( زيد ) في جواب ( من جائك ) 104 الشبهة بالمركب من لفظين مترادفين من جهة عدم دلالة جزء اللفظ 107 على جزء المعنى الحروف التي هي أوائل سور القرآن مركبات 100 الاشكال باستعمال المهملات 104 الثببهة بالمركبات البدهية الكذب والكنايات 101 تفسيم المفرد الى الاسم والكلمة والأداة . وما ذكروا في تفسيرها . 108 وما يردعلي ذلك المراد بصلاحية المفرد للاخبار به وحده 101 المراد بالاستقلال في تعريف المفرد 100 شبهة استقلال الحرف 107 المناقشة في استقلال الفعل 1.00

المناقشة في عدم استقلال الحروف

الايراد على تعريف المركب والمفرد بالدوال الاربع

الايراد على تعريف الاسم بأسماء الزمان وأسماء الفعل

104

104

#### اسم الموضوع الصفحة الايراد على تعريف الاسم بأسماء الفاعلين وفحوها 109 الايراد على تعريف الفعل بالافعال الناقصة والافعال المنسلخة عن الزمان 104 الايراد على تعريف الفعل بفعل المضارع 14. شبهة ان الفعل غير موجود في اللغة 17. الايراد على تعريف الحرف بالحركات الاعرابية والنعوت 17. الايراد على تعريف الحرف بالافعال والمصادر وفعوها 171 الايراد على تعريف الحرف بالاسماء المتضمنة للمعانى الحرفية 171 الابراد على تعريف الحرف بمثل كل وبعض 171 بيان دلالة الفعل على الزمان بهيئته والدليل على ذلك وما يرد على ذلك 171 ان دلالة الماضي على الزمان الماضي ولو بالنسبة الى شيء آخر ولا يلزم 177 أن مكون ماضيا بالنسبة لزمان النطق تقسيم المفرد الى متحد المعنى ومتكثره وأقسامهما وما يرد على ذلك 178 صحة هذا التقسيم للمفرد 170 المراد بوحدة المعنى وكثرته 170 المراد بالمعنى الموضوع له في التقسيم 177 المراد بالافراد في هذا التقسيم 117 الايراد بالفعل والحرف على هذا التقسيم 174 الايراد على تعريف العلم بالاعلام الجنسية 179 الايراد على تعريف العلم بالحروف والضمائر ونحوها 14.

المراد بالتساوي في الصدق المعتبر في المتواطى

14+

#### (14) اسم الموضوع الصفحة الاشكال على المشكك 141 نفي المشكك 141 الاشكال على هذا التقسيم بالمرتجل 144 تقسيم المركب الى النام والناقص والى الخبري والانشائي وما يرد 144 على ذلك المراد بعسن السكوت 100 بيان الجزئى والكلى وما يرد على ذلك 112 عدم اتصاف الافعال والحروف بالكلية والجزئية 140 ابدال كثيرين بالكثرة 147 كيفية حكم العقل على الجزئي مع عدم حصوله في العقل 144 شبهة تجويز العقل صدق مفهوم الجزئي على كثيرين 177 الشبهة الاخرى على ذلك 144 شبهة ثالثة على ذلك وفيها يتضح كيفية ادراك الجزئي 14. وجه بحث المنطقى عن الجزئى 141 الايراد على تعريف الجزئى بالاسماء الملازمة للظرفية وفحوها 141 المراد ( بالفرض ) في تعريف الكلي والجزئي 144 شبهة خروج بعض الكليات عن تعريف الكلى 144

شبهة شمول تعريف الكلي للغمل وللجزئي وللجزئيات الموضوعة للأفراد

المجتمعة ١٨٤ شبهة جزئية الكلي

#### اسم الموضوع الصفحة تقسيم الكلى الى المنتنع والممكن • وتقسيم الممكن الى خمسة أقسام وما دد على ذلك المراد بالممكن و وشبهة امكنت 140 المراد بممكن الأفراد • 140 عدم انحصار تقسيم الممكن بذلك 140 شبهة عدم صحة عد واجب الوجود وشريك الباري من الكليات ۱۸٦ شبهة عدم انحصار أقسام الكلي بالخمسة 147 شبهة استعمال الامكان في التقسيم لأنه مشترك لفظى 141 تقسيم الكلى الى المنطقي والطبيعي والعقلي وهكذا الكليات الخمس 144 والجزئبي وما يرد على ذلك الايراد على تسمية الكلى الطبيعي بالطبيعي 144 وجه عدم اطراد علة التسمية 144 بيان مجيء هذا التقسيم في الجزئي 111 شبهة عدم كلية الكلى العقلى 144 بيان معنى الكلى الطبيعي وما يرد عليه 144 تقسيم الماهية الى المجردة والمخلوطة والمطلقة 14. شبهة عدم كون الكلي الطبيعي هو الماهية بما هي وكيفية عروض 14. الكلة لها البرهان على عدم وجود الكلى المنطقى وما يرد على ذلك 194

شبهة وجود الكلى المنطقي في الخارج

## (10) اسم الموضوع الصفحة ١٩٣ شبهة اخرى في ذلك ١٩٤ شبهة ثالثة في ذلك البرهان على عدم وجود الكلى العقلي وما يرد عليه 148 شبهة وجود الكلى العقلى في الخارج 190 البرهان على وجود الكلي الطبيعي في الخارج ومعنى وجوده وما يرد 190 على ذلك توضيح النزاع في معنى وجود الكلى الطبيعي 197 الدليل على ان الكلي الطبيعي ليس بأمر انتزاعي وما يرد عليه 147 شبهة اخرى على عدم وجود الكلى الطبيعي في الخارج Y . Y ٢٠٣ شبهة اخرى على ذلك ٢٠٤ شبهة اخرى على ذلك شبهة اخرى على ذلك شبهة اخرى على ذلك 7+0 شبهة ابتناء النزاع في وجود الكلي الطبيعي على النزاع المعروف في أصالة الماهية أو الوجود ٢٠٦ شبهة اخرى على وجود الكلى الطبيعي

٢٠٧ بيان النسب الاربع بين الكليات وما يرد على ذلك

ما يمكن أن يكون وجها لتخصيصهم النسب بالكليات دون الجزئيات 7.4 والرد عليه

وجه تخصيصهم النسب بالكليات مع مجيئها بين القضايا

### اسم الموضوع الصفحة لا وجه لتخصيصهم النسب بينالكليات بصورة نسبة أحدهما الىالآخر 4.4 بيان المراد بالصدق وتقسيم الحمل 41. بيان المراد بالافراد التي أعتبروا تصادق الكليين عليها 11. لا وجه لحصر النسب بين الكليين بهذه الاربعة 117 414

الايراد بالتباين الجزئي على حصر النسب بالكليات الأربع

شبهة رجوع نسبة العموم المطلق الى نسبتين 717

> فقدان النسب الاربع بين بمض الكليات 714

> > عدم ثبوت النسب بين المتناقضين 414

> > > ثيبهة اخرى كذلك 418

شبهة اخرى مثلها 412

شبهة اخرى نظيرها 410

عروض بعض الكليات لنفسها 110

شبهة اخرى تقتضى عدم وجود التساوي بين الكليين 410

شبهة تقتضي عدم وجود النسب بين بعض الكليات 717

شبهة تقتضي عدم التساوي بين مثل النائم والمستيقظ 717

> بيان مرجم النسب الاربع وما يرد عليه 714

بيان النسبة بين تقيضي المتساويين وما يرد على ذلك \*\*

بيان النسبة بين تقيضي الاعم والأخص من مطلق وما يرد على ذلك 277

وجه من خص البحث بالكليات الموجودة 277

# الصفحة اسم الموضوع (۱۲۷ بيان النسبة بين نقيضي الاعم والاخص من وجه ، وما يرد على ذلك ٢٢٧ بيان النسبة بين نقيضي المتباينين ، وما يرد على ذلك ٢٢٨ استدلالهم على النسب بين النقيضين وما يرد عليه ٢٣٨ بيان النقيضين قــد يرتفعان وبيان صحة قولنا الماهية من حيث هي ليست الاهي

يست عني الكليات الخسسة ، بيان جنسية عنوان الكلي لما تحته وما رد عليها

٣٣ أجناس الحقائق الاعتبارية وفصولها

٣٣٥ البرهان على حصر الكليات في خمسة وما يرد عليه

٢٣٦ التقسيم انما هو للكليات ذات المفهوم الواحد

٢٣٧ بان دخول الصنف في الخاصة

۲۳۸ ما يدل على تناهى أجزاء الماهية

٧٤٢ المقيد مع قيده يتصور على انحاء أربعة

٢٤٣ جواز كون الكلي متصفا بالكليات الخمس بلحاظات مختلفة

٢٤٤ تسامحهم في تمثيلهم للكليات

٧٤٤ ما ذكروه في السؤال بما هو وما يرد عليه

٣٤٦ ما ذكروه في السؤال بأي شيء وما يرد عليه

۲٤٧ ما يقع في جواب كيف هو عندهم

٧٤٨ ما ذكروه في الذاتي والعرضي وما يرد عليهم

٧٤٩ بيان ان الميزات للذاتي عن غيره امور ستة وما يرد على ذلك

#### اسم الموضوع الصفحة الدليل على عدم تركب الماهية من أمرين متساويين وما يرد على ذلك Y0. الدور المعي ليس بباطل 707 الدليل الصحيح على امتناع تركب الماهية من أمرين متساويين TOT الجنس وأحكامه • تعريف الجنس • وما يرد على ذلك 704 ما يرد على قولهم الجنس تمام المشترك YOY تقسيم الجنس الى القريب والبعيد . وما يرد على ذلك YOA شرح مراتب الاجناس • وما يرد على ذلك 701 البرهان على عدم وجود جنسين لماهية واحدة وما يرد على ذلك 404 الدليل على عدم تحصل أحد الجنسين بالآخر • وما يرد عليه 771 بيان قولهم ما لا جنس له لا فصل له وبالعكس والدليل على ذلك 777 وما برد عليه تقسيم النوع الى محصيل والى اعتباري واذالجنس والفصل لا يكونان أمرين عدميين للنوع المحصل وما يرد على ذلك الجنس ماهية مبهمة بخلاف النوع وما يرد على ذلك 775 أرباب النوع التي قال بها الاشراقيون 770 الحنس مملول للفصل دون العكس • والدليل على ذلك وما يرد عليه 777 الجنس الواحد لا يكون له فصلان لماهية واحدة 774 النوع وأحكامه ، تعريف النوع وما يرد عليه 44.

تعريف النوع الاضافي • وما يرد على ذلك

النسبة بين النوع الاضافي والحقيقي على رأي القدماء وما يرد عليها

777

TYE

تعريف المتآخرين للمعرِّف • وما يرد عليه شروط المعرف ، اشتراط المعرف بالمساواة

وقوع التعريف بالأمر المباين

٣١١ التعريف بالمثال

٣١٢ اشتراط المعرف بعدم الأعمية من المعرف • وما يرد على ذلك

٣١٢ اشتراط المعرف بعدم الأخصية من المعرف • وما يرد على ذلك

٣١٥ اشتراط كون المعرِّف أجلى من المعرِّف • وما يرد عليه

اشتراط تقديم الجنس على الفصل والخاصة في التعريف • وما يرد على ذلك

تقسيم المعريف الى حد ورسم وتأم وناقص وما يرد على ذلك

٣٢٠ بيان اختصاص الحد التام بمعرفة الكنه وما يرد على ذلك

تم نف البسائط وكيفية حصول كنهها في الذهن

٣٣٢ معرفة الشيء بالرسم ومأ يرد عليه

الفرق بين معرفة كنه الشيء ووجهه وبين معرفة الشيء بكنهه ووجهه وما و د على ذلك

٣٣٣ بيان صعوبة معرفة الحد . وما يرد على ذلك

٣٣٤ بيان التعريف اللفظى وما يرد عليه